
 

Edukasi: The Journal of Educational Research  

Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 

 

 

 

 
 

Implementation Of Islamic Education Philosophy In Building Religious 

Moderation 

 

Implementasi Filsafat Pendidikan Islam dalam Membangun Moderasi Beragama 

 
Tedi Gandara1 

*1 STIT Al Azami Cianjur; e-mail: Alwigandara999@gmail.com  
 

*Correspondence 

Received: 21-06-2023; Accepted: 28-07-2023; Published: 06-08-2023 

 

Abstract: This study examines the implementation of Islamic educational philosophy in building 

religious moderation in educational institutions. Using a descriptive qualitative approach, the focus 

of the study is to understand how the principles of Islamic educational philosophy, such as 

wasathiyah (balance), tasamuh (tolerance), and akhlaq al-karimah (noble morals), are applied in 

the curriculum, teaching methods, and extracurricular activities to form moderate attitudes in 

students. Data were obtained through observation, interviews, and documentation in the school 

environment. The results of the study indicate that the implementation of Islamic educational 

philosophy has succeeded in instilling the values of religious moderation in students, as seen from 

attitudes of tolerance, inclusiveness, and respect for differences. This implementation is influenced 

by factors such as the role of teachers as role models, dialogical methods, and activities that 

encourage interaction between students with different backgrounds. The main challenges in 

implementing religious moderation include the influence of social media and variations in religious 

understanding. This study concludes that Islamic educational philosophy has the potential to build 

moderate character needed to create a harmonious and tolerant society. 

 

Keywords: Philosophy of Islamic Education, Religious Moderation, Tolerance 

 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji implementasi filsafat pendidikan Islam dalam membangun 

moderasi beragama di lembaga pendidikan. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, fokus 

penelitian adalah untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam, seperti 

wasathiyah (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan akhlaq al-karimah (akhlak mulia), diterapkan 

dalam kurikulum, metode pengajaran, dan kegiatan ekstrakurikuler guna membentuk sikap moderat 

pada peserta didik. Data diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi di lingkungan 

sekolah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan filsafat pendidikan Islam berhasil 

menanamkan nilai-nilai moderasi beragama pada siswa, terlihat dari sikap toleransi, inklusivitas, 

dan penghargaan terhadap perbedaan. Implementasi ini dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti peran 

guru sebagai teladan, metode dialogis, dan kegiatan yang mendorong interaksi antar siswa dengan 

latar belakang berbeda. Tantangan utama dalam penerapan moderasi beragama mencakup pengaruh 

media sosial dan variasi pemahaman agama. Penelitian ini menyimpulkan bahwa filsafat pendidikan 

Islam berpotensi membangun karakter moderat yang diperlukan untuk menciptakan masyarakat 

yang harmonis dan toleran. 

 

Keywords: Filsafat Pendidikan Islam, Moderasi Beragama, Toleransi     

mailto:Alwigandara999@gmail.com


Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  32 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

A. Pendahuluan 

Moderasi beragama menjadi landasan penting dalam menjaga keharmonisan dan 

kedamaian di tengah masyarakat yang majemuk. Dalam beberapa dekade terakhir, tantangan 

seperti radikalisme, intoleransi, dan ekstremisme telah menjadi isu global, termasuk di negara-

negara dengan mayoritas Muslim1. Fenomena ini menggarisbawahi urgensi pendidikan agama 

yang tidak hanya berorientasi pada penanaman nilai-nilai keimanan, tetapi juga menekankan 

pentingnya sikap keseimbangan, toleransi, dan penghargaan terhadap keberagaman. Hal ini 

selaras dengan konsep Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin, yang membawa rahmat dan 

kedamaian bagi seluruh alam semesta2. 

Merujuk pada konteks ini, filsafat pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

memberikan kerangka pemikiran yang mendalam terkait nilai-nilai Islam yang moderat, seperti 

tawasuth (moderat), tawazun (seimbang), dan tasamuh (toleransi)3. Melalui pemahaman yang 

komprehensif tentang filsafat pendidikan Islam, pendidikan dapat dirancang untuk tidak hanya 

menanamkan ajaran agama secara mendalam, tetapi juga membangun karakter peserta didik 

yang terbuka terhadap perbedaan pandangan dan keyakinan orang lain. Dengan demikian, 

pendidikan Islam tidak hanya melahirkan individu yang beriman dan berilmu, tetapi juga 

mampu menjadi agen perdamaian dan harmoni di masyarakat4. 

Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai filosofis ini memiliki potensi besar untuk 

menciptakan masyarakat yang toleran, harmonis, dan bebas dari sikap fanatisme sempit. Dalam 

masyarakat yang majemuk, implementasi nilai-nilai ini sangat relevan untuk menghadapi 

tantangan kehidupan modern yang sering kali diwarnai dengan konflik berbasis perbedaan 

keyakinan5. Oleh karena itu, filsafat pendidikan Islam menjadi salah satu pendekatan penting 

dalam membangun moderasi beragama yang dapat diwujudkan melalui pembelajaran yang 

menanamkan nilai keseimbangan dan toleransi. 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak untuk menghadirkan moderasi 

beragama sebagai upaya mengatasi tantangan radikalisme, intoleransi, dan ekstremisme yang 

semakin mengancam keharmonisan masyarakat. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

pendidikan agama perlu lebih dari sekadar pengajaran nilai-nilai keimanan; pendidikan agama 

harus mampu menginternalisasi prinsip-prinsip toleransi, keseimbangan, dan penghargaan 

terhadap keberagaman. Dalam konteks Islam, nilai-nilai tersebut sejalan dengan konsep 

rahmatan lil ‘alamin yang menekankan Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan 

demikian, filsafat pendidikan Islam menjadi alat yang sangat relevan untuk membangun 

masyarakat yang harmonis dan toleran melalui pendekatan yang menyeluruh dan mendalam. 

Rumusan masalah yang diangkat dalam penelitian ini adalah bagaimana konsep, metode, 

dan strategi implementasi filsafat pendidikan Islam dapat membentuk sikap moderasi 

beragama pada peserta didik, khususnya di lembaga-lembaga pendidikan Islam. Hal ini 

 
1 Priyantoro Widodo and Karnawati Karnawati, “Moderasi Agama Dan Pemahaman Radikalisme Di Indonesia,” 

PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 15, no. 2 (2019): 9–14. 
2 Aulia Septin Haninda Taufikurrahman et al., “HAKIKAT DAN PRINSIP ISLAM RAHMATAN LIL 

ALAMIN,” n.d. 
3 Ramlan Arifin and Muhammad Yusuf, “Toleransi Umat Beragama Dalam Perspektif Hadis,” As-Shaff : Jurnal 

Manajemen Dakwah 1, no. 1 (2020): 1–13. 
4 Ade Jamarudin, “Membangun Tasamuh Keberagamaan Dalam Perspektif Al-Qur’an,” TOLERANSI: Media 

Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 8, no. 2 (2016): 170–87. 
5 Asrori Asrori and Rusman Rusman, “Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat Islam Klasik” 

(Pustaka Learning Center, 2020). 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  33 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

mencakup eksplorasi atas relevansi nilai-nilai tawasuth, tawazun, dan tasamuh dalam 

membentuk karakter peserta didik yang mampu hidup dalam keberagaman dan menghindari 

sikap fanatisme. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi dan menganalisis konsep-konsep 

dalam filsafat pendidikan Islam yang relevan dengan moderasi beragama, merumuskan metode 

pengajaran yang efektif, serta mengeksplorasi strategi implementasi yang sesuai untuk 

membentuk sikap moderasi beragama di kalangan peserta didik lembaga pendidikan Islam. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan integratif yang menghubungkan filsafat 

pendidikan Islam dengan upaya membangun moderasi beragama. Penelitian ini tidak hanya 

berfokus pada aspek teoretis, tetapi juga pada strategi praktis yang dapat diimplementasikan 

dalam konteks pendidikan Islam di masyarakat yang majemuk. Pendekatan ini memberikan 

kontribusi unik dalam menjembatani teori dan praktik untuk menjawab kebutuhan 

kontemporer. 

Kontribusi terhadap ilmu pengetahuan yang dihasilkan dari penelitian ini adalah 

memperkaya wacana pendidikan Islam dengan perspektif baru yang lebih menekankan 

moderasi beragama sebagai salah satu tujuan utamanya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan panduan bagi pengambil kebijakan, pendidik, dan akademisi dalam merancang 

kurikulum pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan global saat ini, serta mendorong 

terwujudnya masyarakat yang lebih harmonis dan inklusif. 

B. Metodologi  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk 

memberikan gambaran mendalam tentang subjek yang diteliti. Jenis dan metode ini dipilih 

karena sesuai untuk mengeksplorasi fenomena secara rinci berdasarkan data empiris yang 

terkumpul6. Sumber data utama dalam penelitian ini berasal dari dokumen-dokumen yang 

relevan, termasuk rencana pelajaran, laporan kegiatan sekolah, kebijakan institusi, catatan 

prestasi siswa, dan dokumen lain yang berhubungan dengan operasional dan manajemen 

lembaga pendidikan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan 

mengidentifikasi, mengumpulkan, dan mempelajari berbagai dokumen yang relevan dengan 

fokus penelitian. Teknik ini memungkinkan peneliti memperoleh data yang kaya dan terperinci 

tanpa mengintervensi subjek secara langsung, sehingga meminimalkan bias penelitian.  

Dalam menganalisis data, penelitian ini menerapkan pendekatan induktif. Pendekatan ini 

memungkinkan pola, tema, atau temuan data muncul secara alami berdasarkan hasil observasi 

dan kajian terhadap dokumen-dokumen yang telah dikumpulkan. Dengan demikian, proses 

analisis tidak dibatasi oleh kerangka teoritis yang kaku, melainkan berkembang berdasarkan 

apa yang ditemukan dalam data, sehingga dapat memberikan hasil yang autentik dan relevan. 

  

 
6 Komang Ayu Henny Achjar et al., Metode Penelitian Kualitatif: Panduan Praktis Untuk Analisis Data Kualitatif 

Dan Studi Kasus (PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023). 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  34 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Deskripsi Data 

1. Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam memberikan dasar pemikiran yang kokoh dalam mendidik 

manusia agar mampu menjalankan fungsi ganda sebagai khalifah di bumi dan hamba Allah 

yang bertakwa. Dalam pandangan filsuf-filsuf Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibnu 

Khaldun, pendidikan tidak hanya sebatas transfer ilmu, tetapi juga merupakan proses 

pembentukan kepribadian yang utuh. Konsep pendidikan ini tidak hanya menyasar 

pengembangan intelektual, tetapi juga spiritual dan moral, sehingga individu dapat mencapai 

kebahagiaan hakiki (sa’adah) yang menjadi tujuan akhir kehidupan7. Hal ini menunjukkan 

bahwa pendidikan Islam memiliki visi jangka panjang yang melampaui sekadar pencapaian 

akademik. 

Pendidikan Islam yang bersifat holistik mencakup upaya untuk mengintegrasikan 

pengembangan aspek jasmani, rohani, dan akal. Potensi manusia yang mencakup intelektual, 

spiritual, dan emosional harus dirawat dan dikembangkan secara seimbang agar mampu 

menciptakan individu yang berkontribusi positif bagi masyarakat. Sebagai makhluk sempurna 

yang dianugerahi akal dan hati, manusia memiliki tanggung jawab untuk mengelola dirinya 

dan lingkungannya sesuai dengan prinsip-prinsip ilahiah. Oleh karena itu, tujuan utama 

pendidikan Islam adalah melahirkan generasi yang tidak hanya memiliki ilmu pengetahuan 

yang luas, tetapi juga akhlak yang mulia dan takwa yang mendalam. 

Prinsip-prinsip dasar dalam filsafat pendidikan Islam, seperti tauhid, integrasi ilmu dan 

amal, keseimbangan jasmani dan rohani, serta kebebasan yang diiringi tanggung jawab, 

menjadi panduan dalam setiap aspek pembelajaran8. Tauhid sebagai inti dari pendidikan Islam 

mengarahkan seluruh aktivitas belajar-mengajar kepada pengabdian kepada Allah. Integrasi 

ilmu dan amal mengajarkan bahwa pengetahuan yang diperoleh harus diamalkan untuk 

kebaikan pribadi dan masyarakat9. Keseimbangan jasmani dan rohani memastikan bahwa 

pendidikan tidak hanya berfokus pada kecerdasan intelektual, tetapi juga pada pembentukan 

karakter dan spiritualitas. Sementara itu, kebebasan dan tanggung jawab memberikan ruang 

bagi peserta didik untuk berkembang secara mandiri namun tetap berlandaskan nilai-nilai 

agama10. 

Melalui pelaksanaannya, filsafat pendidikan Islam menggunakan metode-metode yang 

mencerminkan nilai-nilai tersebut. Metode tazkiyah, misalnya, bertujuan untuk membersihkan 

jiwa dari sifat tercela dan menggantinya dengan akhlak yang baik. Tafakur dan tadabbur 

mengajarkan pentingnya merenungkan ciptaan Allah untuk memperdalam iman dan 

pemahaman akan hikmah kehidupan. Keteladanan (uswah hasanah) menjadi pendekatan yang 

 
7 Asrori and Rusman, “Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat Islam Klasik.” 
8 Nur Indah Sari, “Kurikulum Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam,” ISLAM EDU: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Agama Islam 2, no. 01 (2024): 46–58. 
9 Dede Setiawan et al., “Pandangan Filsafat Pendidikan Islam Terhadap Manusia Dan Masyarakat,” Pendekar: 

Jurnal Pendidikan Berkarakter 1, no. 4 (2023): 52–63. 
10 M Umar Mahmudi and Moh Sugeng Solehuddin, “Agama Dan Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat 

Pendidikan Islam,” Journal of Creative Power and Ambition (JCPA) 1, no. 02 (2023): 83–90. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  35 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

sangat efektif dalam membentuk karakter, di mana pendidik tidak hanya memberikan 

pengajaran verbal tetapi juga menjadi model nyata dalam bersikap dan berperilaku11. 

Kemudian dalam konteks modern, filsafat pendidikan Islam tetap relevan di tengah 

tantangan globalisasi, kemajuan teknologi, dan perubahan sosial yang pesat. Pendidikan Islam 

berfungsi sebagai benteng moral dan spiritual yang mampu menjaga individu agar tidak 

terhanyut dalam arus materialisme dan relativisme nilai12. Selain itu, filsafat ini mendorong 

pengembangan ilmu pengetahuan yang bermanfaat dan berorientasi pada kesejahteraan 

manusia secara keseluruhan. Dengan menerapkan prinsip-prinsipnya, pendidikan Islam dapat 

melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berintegritas, 

toleran, dan mampu hidup harmonis dalam keberagaman masyarakat global13. 

2. Moderasi Beragama 

Moderasi beragama adalah prinsip yang menekankan keseimbangan dalam menjalankan 

ajaran agama. Dalam konteks ini, moderasi beragama menghindarkan seseorang dari sikap 

ifrath (berlebihan) dan tafrith (mengabaikan) yang dapat mengarah pada ekstremisme di satu 

sisi, atau pengabaian nilai-nilai agama di sisi lain14. Dengan mengedepankan toleransi dan 

penghormatan terhadap keberagaman, moderasi beragama menjadi fondasi bagi terciptanya 

masyarakat yang harmonis dan damai. Sikap ini mendorong umat beragama untuk memahami 

bahwa perbedaan adalah bagian dari sunnatullah yang harus disikapi dengan bijaksana, tanpa 

kehilangan identitas keagamaan masing-masing. 

Prinsip-prinsip utama moderasi beragama seperti wasathiyah (moderasi), tasamuh 

(toleransi), syura (musyawarah), dan keadilan memberikan panduan bagi umat dalam 

menghadapi persoalan sosial dan keagamaan. Wasathiyah mengajarkan sikap moderat yang 

menjaga keseimbangan antara hak individu dan kepentingan sosial. Tasamuh menekankan 

pentingnya penghormatan terhadap perbedaan pandangan, baik dalam konteks intra-agama 

maupun antaragama. Sementara itu, syura menekankan pentingnya dialog dan musyawarah 

dalam menyelesaikan perbedaan, dan keadilan menjadi landasan dalam bertindak terhadap 

sesama, terlepas dari latar belakang agama atau keyakinan mereka15. 

Faktor-faktor pendukung moderasi beragama sangat penting dalam keberhasilannya 

diterapkan di masyarakat. Pendidikan agama yang inklusif, misalnya, menjadi kunci untuk 

menanamkan nilai-nilai moderasi sejak dini. Melalui pendidikan yang mengajarkan sikap 

toleran, menghormati perbedaan, dan terbuka terhadap keberagaman, generasi muda dapat 

dibekali pemahaman agama yang mendalam sekaligus terbebas dari pandangan yang sempit16. 

Selain itu, lingkungan sosial yang kondusif, seperti keluarga dan komunitas, juga berperan 

 
11 Muljamil Qomar, Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Metode Kritik (Erlangga, 

2005). 
12 M Ihsan Dacholfany, “Reformasi Pendidikan Islam Dalam Menghadapi Era Globalisasi: Sebuah Tantangan 

Dan Harapan,” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 20, no. 1 (2015): 173–94. 
13 Firmansyah Firmansyah, “Tinjauan Filosofis Tujuan Pendidikan Islam,” TA’LIM: Jurnal Studi Pendidikan 

Islam 5, no. 1 (2022): 47–63. 
14 M Ikhwan, Dedi Wahyudi, and Afif Alfiyanto, “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Memperkuat Moderasi 

Beragama Di Indonesia,” Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan Islam 21, no. 1 (2023): 1–15. 
15 Fitriana Maghdalena and Zulkiply Lessy, “Menafsir Ulang Hijab: Dinamika Dan Makna Dalam Konteks 

Global: Konsumen Griya Busana Muslim Indramayu,” RISOMA: Jurnal Riset Sosial Humaniora Dan Pendidikan 

2, no. 2 (2024): 84–95. 
16 Norhidayah Nor, “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Kewarganegaraan,” JEID: Journal of 

Educational Integration and Development 2, no. 3 (2022): 187–97. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  36 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

dalam membentuk sikap moderat. Peran pemimpin agama yang memberikan teladan dan narasi 

keagamaan yang damai semakin memperkuat pengaruh moderasi di tengah masyarakat17. 

Dampak positif moderasi beragama sangat signifikan dalam kehidupan bermasyarakat 

dan bernegara. Sikap moderat menciptakan harmoni sosial dengan mendorong toleransi dan 

penghormatan di masyarakat yang majemuk. Dengan pendekatan moderat, masyarakat dapat 

hidup berdampingan secara damai meskipun memiliki latar belakang agama, budaya, dan 

pandangan yang berbeda. Moderasi beragama juga menjadi salah satu kunci dalam menjaga 

keutuhan bangsa, terutama di negara yang multikultural. Sikap toleran dapat mengurangi 

potensi konflik berbasis agama dan memperkuat persatuan18. 

Namun, moderasi beragama menghadapi tantangan yang tidak kecil. Radikalisme dan 

ekstremisme menjadi ancaman utama yang sering kali bertentangan dengan nilai-nilai 

moderasi. Pemahaman agama yang dangkal juga menjadi salah satu penyebab sikap intoleran 

yang meluas di masyarakat. Selain itu, media sosial sering kali menjadi alat untuk menyebarkan 

paham ekstrem secara masif, memperkeruh suasana, dan memecah belah masyarakat. Untuk 

menghadapi tantangan ini, diperlukan kolaborasi antara pendidikan, tokoh agama, pemerintah, 

dan masyarakat sipil untuk memperkuat pemahaman moderasi sebagai bagian dari kehidupan 

beragama. 

Di tengah tantangan tersebut, moderasi beragama tetap menjadi solusi yang relevan untuk 

membangun masyarakat yang damai dan harmonis. Dengan penerapan prinsip-prinsipnya 

secara konsisten, moderasi beragama dapat menjembatani perbedaan, mencegah konflik, dan 

membangun dunia yang lebih inklusif. Sikap ini tidak hanya bermanfaat bagi hubungan 

antaragama tetapi juga memberikan kontribusi bagi pembangunan moral dan spiritual umat 

manusia di tengah perubahan sosial yang pesat. 

Analisis Data 

Penelitian ini mengungkap beberapa temuan penting terkait penerapan filsafat pendidikan 

Islam dalam membentuk sikap moderasi beragama di lembaga pendidikan. Temuan-temuan 

tersebut menunjukkan bahwa filosofi pendidikan Islam yang berlandaskan pada nilai-nilai 

wasathiyah (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan akhlaq al-karimah (akhlak mulia) 

memainkan peran penting dalam membangun karakter peserta didik yang moderat, toleran, dan 

inklusif19.  

1. Pengembangan Sikap Moderasi Beragama melalui Kurikulum 

Penerapan filsafat pendidikan Islam dalam pengembangan kurikulum menunjukkan 

strategi yang terstruktur untuk menanamkan pendidikan karakter, nilai-nilai akhlak, dan prinsip 

moderasi beragama kepada siswa. Dengan penekanan pada pendidikan karakter, kurikulum ini 

bertujuan agar siswa tidak hanya memahami ajaran agama secara mendalam, tetapi juga 

mampu menghargai keberagaman baik dalam konteks intra-agama maupun antaragama20.  

Kurikulum berbasis filsafat Islam ini membawa nilai-nilai keseimbangan, kearifan, dan sikap 

tenggang rasa sebagai prinsip inti yang tercermin dalam setiap aspek pengajaran dan 

 
17 Adi Fadli, “Transformasi Digital Dan Moderasi Beragama: Memperkuat Ummatan Wasathan Di Indonesia,” 

Schemata: Jurnal Pasca Sarjana IAIN Mataram 12, no. 1 (2023): 1–14. 
18 M Anzaikhan, Fitri Idani, and Muliani Muliani, “Moderasi Beragama Sebagai Pemersatu Bangsa Serta Perannya 

Dalam Perguruan Tinggi,” Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 3, no. 1 (2023): 17–34. 
19 M Alifudin Ikhsan, “Fikih HAM Dan Hak Kebebasan Beribadah Minoritas Dzimmi Di Indonesia,” Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 2, no. 1 (2017): 34–40. 
20 Made Saihu et al., “Study of Ibn Sina’s Educational Thought and Its Contextualization in the Contemporary 

Era,” Pegem Journal of Education and Instruction 14, no. 3 (2024): 393–99. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  37 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

pembelajaran. Pendekatan ini menekankan pentingnya pemahaman agama yang tidak hanya 

tekstual tetapi juga kontekstual, yang memberi ruang bagi siswa untuk memahami dan 

menghormati keberagaman dalam spektrum yang lebih luas21.  

Sebagai fondasi pendidikan toleransi, kurikulum ini berperan dalam menghindarkan 

siswa dari pola pikir ekstrem dan fanatisme. Dengan pendekatan ini, peserta didik diajak untuk 

menjadi individu yang berpikiran moderat, menghargai perbedaan, dan tidak terjebak dalam 

sikap yang berlebihan atau sempit dalam beragama22. Kurikulum ini juga mendorong siswa 

untuk belajar dengan sikap terbuka terhadap pandangan lain dan membangun kemampuan 

untuk melihat isu-isu dari berbagai perspektif, yang pada akhirnya membentuk karakter siswa 

sebagai individu yang tidak hanya taat beragama tetapi juga berkepribadian moderat dan 

toleran23. 

Melalui penerapan nilai-nilai universal Islam, kurikulum ini memiliki sasaran untuk 

mencetak generasi yang tidak hanya beriman dan berpengetahuan, tetapi juga siap berperan 

sebagai agen perubahan dalam masyarakat multikultural. Dengan kepribadian yang inklusif 

dan moderat, para siswa diharapkan mampu menjadi bagian dari masyarakat yang harmonis, 

menghormati perbedaan, dan berkontribusi secara positif di tengah lingkungan sosial yang 

beragam.  

2. Metode Pengajaran yang Mendukung Moderasi Beragama 

Metode pengajaran yang didasarkan pada prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam, 

seperti keteladanan, dialog, dan musyawarah, menunjukkan efektivitas yang tinggi dalam 

menciptakan suasana belajar yang kondusif bagi pengembangan sikap moderat di kalangan 

siswa24. Di lembaga pendidikan yang diteliti, para guru secara konsisten menggunakan 

pendekatan dialogis sebagai upaya untuk mengatasi perbedaan pandangan di antara siswa, 

menciptakan ruang terbuka yang aman bagi siswa dalam menyampaikan pendapat mereka. 

Pendekatan dialog ini tidak hanya mendorong keterbukaan, tetapi juga membantu siswa 

mengasah sikap kritis dan kebijaksanaan, serta menanamkan pentingnya mendengarkan dan 

menghargai pandangan orang lain. 

Metode keteladanan yang diterapkan oleh para guru juga berperan penting. Guru-guru ini 

berusaha menjadi model nyata dari sikap moderat dan toleran, sehingga siswa dapat melihat 

penerapan nilai-nilai ini dalam kehidupan sehari-hari dan mengikutinya sebagai contoh. 

Dengan demikian, keteladanan ini memberikan siswa pengalaman langsung tentang cara 

berpikir dan bertindak secara moderat, membangun rasa saling menghargai, dan menumbuhkan 

rasa tanggung jawab sosial25.  

Selain itu, melalui metode musyawarah, siswa dilibatkan dalam pengambilan keputusan 

secara kolektif dan diajak untuk merasakan manfaat dari proses penyelesaian masalah bersama. 

Pengalaman ini mengajarkan kepada mereka prinsip-prinsip demokrasi, kerjasama, dan empati 

 
21 H Sukiyat, Strategi Implementasi Pendidikan Karakter (Jakad Media Publishing, 2020). 
22 Parentah Lubis, “Harmoni Agama Melalui Pendidikan Islam: Menggali Toleransi Dan Batasan-Batasan 

Moderasi Dalam Konteks Keberagaman,” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 

1, no. 1 (2024): 314–32. 
23 Sahrul Nizam Pratama et al., “Peran Pendidikan Agama Islam Untuk Meningkatkan Moderasi Beragama Di 

Indonesia,” IJM: Indonesian Journal of Multidisciplinary 2, no. 5 (2024): 232–45. 
24 M Kholil Asy’ari, “Metode Pendidikan Islam,” Qathruna 1, no. 01 (2014): 193–205. 
25 Amir Amir, Hasan Baharun, and Lina Nur Aini, “Penguatan Pendidikan Aswaja An-Nahdliyah Untuk 

Memperkokoh Sikap Toleransi,” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 2 (2020): 189–202. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  38 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

terhadap sesama, yang semakin memperkuat sikap toleransi dan kesediaan untuk menerima 

keberagaman26. 

Dengan menggabungkan ketiga metode ini, lingkungan belajar menjadi wadah yang 

efektif dalam menanamkan nilai-nilai moderasi. Siswa belajar untuk berpikir secara kritis 

namun tetap bijaksana, menghargai keberagaman pandangan, dan berkomunikasi dengan cara 

yang konstruktif. Semua ini membentuk mereka menjadi individu yang memiliki sikap 

moderat, yang mampu menghindari sikap ekstrem dan fanatisme, serta siap berperan aktif 

dalam membangun masyarakat yang inklusif dan harmonis27.  

3. Peran Pendidik sebagai Teladan Moderasi Beragama 

Peran guru sebagai teladan dalam menerapkan moderasi beragama sangat krusial dalam 

konteks filsafat pendidikan Islam. Guru-guru di lembaga pendidikan yang diteliti bukan hanya 

berfungsi sebagai pengajar yang menyampaikan materi, tetapi juga sebagai role model dalam 

menunjukkan sikap moderat dalam interaksi mereka sehari-hari. Dengan mengedepankan 

dialog, keterbukaan, dan penghormatan terhadap setiap pandangan, para guru membentuk 

lingkungan pembelajaran yang menghargai keberagaman dan mendorong terciptanya sikap 

tenggang rasa di kalangan siswa28.  

Tindakan guru yang mencerminkan moderasi beragama ini menciptakan dampak positif 

dan langsung pada siswa, yang secara tidak langsung belajar tentang pentingnya keseimbangan 

dan toleransi melalui perilaku gurunya. Sikap guru yang mampu mengatasi perbedaan 

pandangan dengan cara yang konstruktif mengajarkan siswa untuk menjadikan dialog sebagai 

sarana utama dalam menghadapi keragaman pendapat, baik dalam konteks keagamaan maupun 

sosial29. 

Implementasi nilai-nilai moderat oleh guru ini juga membantu siswa memahami bahwa 

menjalani kehidupan beragama dengan sikap seimbang bukan berarti mengurangi identitas 

keagamaan, melainkan memperkaya pemahaman terhadap nilai-nilai kemanusiaan universal.  

Dengan kata lain, guru tidak hanya menanamkan pengetahuan tentang ajaran agama, tetapi 

juga memberikan contoh hidup mengenai bagaimana sikap moderat dapat diterapkan dalam 

berbagai aspek kehidupan. Melalui model peran ini, siswa belajar mengembangkan sikap kritis 

dan bijaksana dalam beragama, yang pada akhirnya membantu mereka membentuk karakter 

yang inklusif, toleran, dan mampu berkontribusi secara positif di masyarakat multikultural.  

4. Kegiatan Ekstrakurikuler yang Mendukung Moderasi Beragama 

Kegiatan ekstrakurikuler yang dirancang dengan fokus pada pengembangan karakter, 

seperti diskusi lintas agama, pelatihan kepemimpinan yang berbasis etika, dan kegiatan sosial 

bersama, memainkan peran penting dalam mendukung pembentukan sikap moderasi beragama 

di kalangan siswa. Program-program ini memberikan kesempatan bagi siswa untuk 

berinteraksi dengan teman-teman dari latar belakang yang beragam, sehingga mereka dapat 

 
26 Suparjo Adi Suwarno and M Pd, Manajemen Pendidikan Islam: Teori, Konsep Dan Aplikasinya Dalam 

Lembaga Pendidikan Islam (Penerbit Adab, 2021). 
27 Amelia Hidayati, Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Pendidikan Agama Islam Untuk Para Z 

Generation (guepedia, 2020). 
28 A R Samsul, “Peran Guru Agama Dalam Menanamkan Moderasi Beragama,” Al-Irfan: Journal of Arabic 

Literature and Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 37–51. 
29 Muh Judrah et al., “Peran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Membangun Karakter Peserta Didik Upaya 

Penguatan Moral,” Journal of Instructional and Development Researches 4, no. 1 (2024): 25–37. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  39 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

merasakan langsung nilai-nilai toleransi, empati, dan keterbukaan dalam kehidupan sehari-

hari30. 

Diskusi lintas agama, misalnya, menyediakan forum bagi siswa untuk memahami 

perspektif yang berbeda dan mempelajari kesamaan serta perbedaan dalam keyakinan dan 

praktik keagamaan. Proses ini tidak hanya memperkaya pengetahuan siswa, tetapi juga 

mengajarkan mereka tentang pentingnya menghargai keberagaman dalam beragama. Diskusi 

ini mendukung siswa dalam mengembangkan sikap moderat dan mendorong mereka untuk 

menghadapi perbedaan dengan pemahaman, bukan prasangka31. 

Pelatihan kepemimpinan beretika memberikan siswa kesempatan untuk belajar tentang 

kepemimpinan yang berdasarkan nilai-nilai moral dan etika, seperti kejujuran, tanggung jawab, 

dan keadilan. Melalui pelatihan ini, siswa diperkenalkan pada konsep kepemimpinan yang 

tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi juga pada proses yang mengedepankan nilai-nilai 

inklusif dan saling menghormati. Hal ini membentuk siswa menjadi pemimpin yang mampu 

mengatasi perbedaan dengan sikap bijaksana dan terbuka32.  

Sementara itu, kegiatan sosial bersama, seperti kegiatan amal atau pengabdian 

masyarakat, memberikan kesempatan bagi siswa untuk bekerja sama dalam tim yang beragam, 

membangun sikap empati, dan menyadari pentingnya kontribusi positif bagi masyarakat. 

Kegiatan sosial ini mengajarkan siswa tentang arti kepedulian dan solidaritas, sekaligus 

memperkuat kesadaran mereka akan nilai-nilai moderasi yang berakar pada kepentingan 

bersama.  

Secara keseluruhan, program-program ekstrakurikuler ini berfungsi sebagai sarana 

praktis bagi siswa untuk menerapkan prinsip moderasi dalam kehidupan nyata. Mereka tidak 

hanya mendapatkan wawasan tentang pentingnya sikap moderat dalam kehidupan beragama, 

tetapi juga mempraktikkan nilai-nilai tersebut dalam interaksi sehari-hari. Dengan demikian, 

kegiatan ekstrakurikuler ini berperan penting dalam membentuk karakter siswa yang toleran, 

empatik, dan mampu menghadapi perbedaan dengan sikap positif, yang pada akhirnya 

mendukung terciptanya lingkungan yang harmonis dan inklusif di masyarakat33.  

5. Tantangan dalam Implementasi Moderasi Beragama 

Penerapan filsafat pendidikan Islam dalam membangun moderasi beragama terbukti 

memberikan hasil positif dalam pengembangan sikap moderat di kalangan siswa. Namun, 

penelitian ini juga mengidentifikasi beberapa tantangan yang perlu diperhatikan. Salah satu 

tantangan utama adalah perbedaan pemahaman agama di antara siswa, yang dapat 

memunculkan perbedaan sikap dan persepsi terkait nilai-nilai moderasi.  Selain itu, pengaruh 

media sosial sering kali menyebarkan pandangan ekstrem yang dapat memengaruhi pola pikir 

siswa, terutama karena konten yang viral dan mudah diakses tidak selalu terkontrol. Tantangan 

lain adalah keterbatasan waktu yang dimiliki guru untuk melakukan pendalaman materi terkait 

 
30 Baiq Rohiyatun and Menik Aryani, “Peran Ketua Program Studi Dalam Membentuk Karakter Kepemimpinan 

Mahasiswa Melalui Kegiatan Himpunan Mahasiswa Program Studi (HMPS),” JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan 

Pendidikan) 4, no. 4 (2020). 
31 Anita Candra Dewi et al., “Pendidikan Moral Dan Etika Mengukir Karakter Unggul Dalam Pendidikan,” 

IJOCE: Indonesia Journal of Civic Education 3, no. 2 (2023): 69–76. 
32 Deny Setiawan and Bakhrul Khair Amal, “Membangun Pemahaman Multikultural Dan Multiagama Guna 

Menangkal Radikalisme Di Aceh Singkil,” Jurnal Al-Ulum 16, no. 02 (2016): 348–67. 
33 Babun Suharto, Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia (Lkis Pelangi Aksara, 2021). 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  40 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

moderasi beragama secara intensif, yang dapat menghambat penerapan moderasi secara 

menyeluruh dalam pendidikan agama34.  

Tantangan-tantangan ini mengindikasikan perlunya langkah lebih lanjut dalam 

memperkuat pendekatan moderat dalam pendidikan agama Islam. Di antaranya adalah melalui 

penambahan materi yang relevan dan kontekstual yang membahas pentingnya moderasi dalam 

kehidupan sehari-hari. Selain itu, pelatihan khusus bagi para pendidik mengenai pendekatan 

moderat dalam pendidikan agama dapat membantu mereka dalam menangani perbedaan 

pemahaman siswa secara bijaksana. Penguatan pengawasan terhadap konten digital yang 

dikonsumsi siswa juga menjadi penting, untuk memastikan siswa tidak terpengaruh oleh 

pandangan-pandangan ekstrem yang dapat merusak pemahaman mereka tentang moderasi35. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa penerapan filsafat pendidikan 

Islam yang terstruktur dan berkesinambungan mampu menciptakan lingkungan pendidikan 

yang kondusif bagi pengembangan sikap moderat dalam beragama. Melalui pengintegrasian 

nilai-nilai moderasi dalam kurikulum, metode pengajaran yang sesuai, keteladanan guru, dan 

berbagai kegiatan ekstrakurikuler, sikap moderat dalam beragama dapat terinternalisasi dalam 

diri siswa.  Pada gilirannya, hal ini berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang lebih 

harmonis, inklusif, dan toleran. Implementasi yang efektif dari filsafat pendidikan Islam ini 

membuktikan bahwa pendidikan agama yang berorientasi pada moderasi tidak hanya 

memperkaya pemahaman siswa tentang agama, tetapi juga membekali mereka dengan sikap 

yang konstruktif dalam menghadapi keberagaman di masyarakat. 

D. Penutup  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa filsafat pendidikan Islam berperan penting dalam 

membangun sikap moderasi beragama pada peserta didik. Pendekatan pendidikan Islam yang 

berlandaskan prinsip wasathiyah (moderasi), tasamuh (toleransi), dan akhlaq al-karimah 

(akhlak mulia) terbukti efektif dalam menginternalisasi nilai-nilai keseimbangan, toleransi, dan 

inklusivitas pada siswa. 

Beberapa poin penting yang menjadi kesimpulan utama adalah: 

1. Kurikulum yang Berbasis pada Nilai-Nilai Moderasi Beragama: Kurikulum yang 

diintegrasikan dengan konsep filsafat pendidikan Islam berhasil memberikan 

pemahaman yang mendalam kepada siswa tentang pentingnya sikap moderat, sehingga 

menghindari sikap ekstrem dan intoleran dalam beragama. 

2. Metode Pengajaran yang Mendorong Dialog dan Toleransi: Metode pengajaran seperti 

keteladanan dan dialog memperkuat pembentukan sikap kritis, terbuka, dan saling 

menghormati di antara siswa, serta mendorong mereka untuk menerima perbedaan 

pandangan. 

3. Peran Guru sebagai Teladan Moderasi: Guru berperan sebagai teladan utama dalam 

menanamkan nilai-nilai moderasi beragama. Sikap moderat guru dalam berinteraksi dan 

 
34 Meissiandani Ardilla et al., “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Bingkai Pendidikan Agama 

Kristen,” JIP: Jurnal Ilmu Pendidikan 1, no. 4 (2023): 629–43. 
35 Ulyan Nasri, “Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia Perspektif Filsafat Pendidikan 

Islam Dalam Konteks Multikultural,” Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan 9, no. 1 (2024): 213–20. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  41 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

memberikan contoh nyata bagi siswa memperkuat implementasi pendidikan moderasi 

beragama. 

4. Kegiatan Ekstrakurikuler yang Mendukung Moderasi Beragama: Kegiatan di luar kelas, 

seperti diskusi lintas agama dan kegiatan sosial, berperan dalam mengaplikasikan nilai-

nilai toleransi dan keterbukaan yang diajarkan di kelas. 

5. Tantangan dalam Implementasi: Meskipun secara keseluruhan hasilnya positif, 

implementasi ini menghadapi tantangan, terutama dari pengaruh media sosial dan 

beragamnya pemahaman agama siswa. Hal ini menunjukkan perlunya dukungan lebih 

lanjut melalui materi tambahan, pelatihan guru, dan pengawasan konten digital. 

Secara keseluruhan, implementasi filsafat pendidikan Islam berhasil membentuk sikap 

moderasi beragama pada siswa, yang diharapkan dapat berkontribusi pada terbentuknya 

masyarakat yang lebih damai, harmonis, dan menghargai keberagaman. 

E. Daftar Pustaka 

Achjar, Komang Ayu Henny, Muhamad Rusliyadi, A Zaenurrosyid, Nini Apriani Rumata, Iin 

Nirwana, and Ayuliamita Abadi. Metode Penelitian Kualitatif: Panduan Praktis Untuk 

Analisis Data Kualitatif Dan Studi Kasus. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023. 

Amir, Amir, Hasan Baharun, and Lina Nur Aini. “Penguatan Pendidikan Aswaja An-

Nahdliyah Untuk Memperkokoh Sikap Toleransi.” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 2 

(2020): 189–202. 

Anzaikhan, M, Fitri Idani, and Muliani Muliani. “Moderasi Beragama Sebagai Pemersatu 

Bangsa Serta Perannya Dalam Perguruan Tinggi.” Abrahamic Religions: Jurnal Studi 

Agama-Agama 3, no. 1 (2023): 17–34. 

Ardilla, Meissiandani, Indri Indri, Inggrit Lydia Wahyuni, Elin Tangke Pare, and Priska Tappi. 

“Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Bingkai Pendidikan Agama Kristen.” 

JIP: Jurnal Ilmu Pendidikan 1, no. 4 (2023): 629–43. 

Arifin, Ramlan, and Muhammad Yusuf. “Toleransi Umat Beragama Dalam Perspektif Hadis.” 

As-Shaff : Jurnal Manajemen Dakwah 1, no. 1 (2020): 1–13. 

Asrori, Asrori, and Rusman Rusman. “Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat 

Islam Klasik.” Pustaka Learning Center, 2020. 

Asy’ari, M Kholil. “Metode Pendidikan Islam.” Qathruna 1, no. 01 (2014): 193–205. 

Dacholfany, M Ihsan. “Reformasi Pendidikan Islam Dalam Menghadapi Era Globalisasi: 

Sebuah Tantangan Dan Harapan.” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 20, no. 1 (2015): 

173–94. 

Dewi, Anita Candra, Bayin Ramadhan, A Ahmad Fadhil, Firqah Fadhil, Andi Mufidah Idris, 

Muh Raifadhil Hidayat, and M Aqila Dzakwan Yusrin. “Pendidikan Moral Dan Etika 

Mengukir Karakter Unggul Dalam Pendidikan.” IJOCE: Indonesia Journal of Civic 

Education 3, no. 2 (2023): 69–76. 

Fadli, Adi. “Transformasi Digital Dan Moderasi Beragama: Memperkuat Ummatan Wasathan 

Di Indonesia.” Schemata: Jurnal Pasca Sarjana IAIN Mataram 12, no. 1 (2023): 1–14. 

Firmansyah, Firmansyah. “Tinjauan Filosofis Tujuan Pendidikan Islam.” TA’LIM: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam 5, no. 1 (2022): 47–63. 

Hidayati, Amelia. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Pendidikan Agama Islam 

Untuk Para Z Generation. guepedia, 2020. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  42 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

Ikhsan, M Alifudin. “Fikih HAM Dan Hak Kebebasan Beribadah Minoritas Dzimmi Di 

Indonesia.” Jurnal Ilmiah Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 2, no. 1 (2017): 

34–40. 

Ikhwan, M, Dedi Wahyudi, and Afif Alfiyanto. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam 

Memperkuat Moderasi Beragama Di Indonesia.” Realita: Jurnal Penelitian Dan 

Kebudayaan Islam 21, no. 1 (2023): 1–15. 

Jamarudin, Ade. “Membangun Tasamuh Keberagamaan Dalam Perspektif Al-Qur’an.” 

TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 8, no. 2 (2016): 170–87. 

Judrah, Muh, Aso Arjum, Haeruddin Haeruddin, and Mustabsyirah Mustabsyirah. “Peran Guru 

Pendidikan Agama Islam Dalam Membangun Karakter Peserta Didik Upaya Penguatan 

Moral.” Journal of Instructional and Development Researches 4, no. 1 (2024): 25–37. 

Lubis, Parentah. “Harmoni Agama Melalui Pendidikan Islam: Menggali Toleransi Dan 

Batasan-Batasan Moderasi Dalam Konteks Keberagaman.” Book Chapter of Proceedings 

Journey-Liaison Academia and Society 1, no. 1 (2024): 314–32. 

Maghdalena, Fitriana, and Zulkiply Lessy. “Menafsir Ulang Hijab: Dinamika Dan Makna 

Dalam Konteks Global: Konsumen Griya Busana Muslim Indramayu.” RISOMA: Jurnal 

Riset Sosial Humaniora Dan Pendidikan 2, no. 2 (2024): 84–95. 

Mahmudi, M Umar, and Moh Sugeng Solehuddin. “Agama Dan Pendidikan Dalam Perspektif 

Filsafat Pendidikan Islam.” Journal of Creative Power and Ambition (JCPA) 1, no. 02 

(2023): 83–90. 

Nasri, Ulyan. “Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia Perspektif 

Filsafat Pendidikan Islam Dalam Konteks Multikultural.” Jurnal Ilmiah Profesi 

Pendidikan 9, no. 1 (2024): 213–20. 

Nor, Norhidayah. “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Kewarganegaraan.” JEID: 

Journal of Educational Integration and Development 2, no. 3 (2022): 187–97. 

Pratama, Sahrul Nizam, Siti Asifa Rahayu, SNFS Lestari, Zumrotun Ni’mah, Nur Lailatul 

Ma’rifah, and Erwin Kusumastuti. “Peran Pendidikan Agama Islam Untuk Meningkatkan 

Moderasi Beragama Di Indonesia.” IJM: Indonesian Journal of Multidisciplinary 2, no. 

5 (2024): 232–45. 

Qomar, Muljamil. Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Metode 

Kritik. Erlangga, 2005. 

Rohiyatun, Baiq, and Menik Aryani. “Peran Ketua Program Studi Dalam Membentuk Karakter 

Kepemimpinan Mahasiswa Melalui Kegiatan Himpunan Mahasiswa Program Studi 

(HMPS).” JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 4, no. 4 (2020). 

Saihu, Made, Supriyadi Ahmad, Darwis Hude, and Muhammad Hariyadi. “Study of Ibn Sina’s 

Educational Thought and Its Contextualization in the Contemporary Era.” Pegem Journal 

of Education and Instruction 14, no. 3 (2024): 393–99. 

Samsul, A R. “Peran Guru Agama Dalam Menanamkan Moderasi Beragama.” Al-Irfan: 

Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 37–51. 

Sari, Nur Indah. “Kurikulum Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.” ISLAM EDU: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam 2, no. 01 (2024): 46–58. 

Setiawan, Dede, M Alwi Af, Fahmi Muhamad Aziz, Abdul Fajar, and Yurna Yurna. 

“Pandangan Filsafat Pendidikan Islam Terhadap Manusia Dan Masyarakat.” Pendekar: 

Jurnal Pendidikan Berkarakter 1, no. 4 (2023): 52–63. 

Setiawan, Deny, and Bakhrul Khair Amal. “Membangun Pemahaman Multikultural Dan 

Multiagama Guna Menangkal Radikalisme Di Aceh Singkil.” Jurnal Al-Ulum 16, no. 02 

(2016): 348–67. 



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  43 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

Suharto, Babun. Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia. Lkis Pelangi Aksara, 

2021. 

Sukiyat, H. Strategi Implementasi Pendidikan Karakter. Jakad Media Publishing, 2020. 

Suwarno, Suparjo Adi, and M Pd. Manajemen Pendidikan Islam: Teori, Konsep Dan 

Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan Islam. Penerbit Adab, 2021. 

Taufikurrahman, Aulia Septin Haninda, Dimas Wildan Rouf, Femas Agung, Rizky Pratama Y 

Pratama, and Mohammad Rifa’i. “HAKIKAT DAN PRINSIP ISLAM RAHMATAN LIL 

ALAMIN,” n.d. 

Widodo, Priyantoro, and Karnawati Karnawati. “Moderasi Agama Dan Pemahaman 

Radikalisme Di Indonesia.” PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 15, 

no. 2 (2019): 9–14. 

  

 

  



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)  44 dari 44 

 
 

 

http://journal.medpro.my.id/index.php/edukasi 

 

 

This page is intentionally left blank 

 


