-

EDUKASI

Implementation Of Islamic Education Philosophy In Building Religious
Moderation

Edukasi: The Journal of Educational Research

Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023)

Implementasi Filsafat Pendidikan Islam dalam Membangun Moderasi Beragama

Tedi Gandara®
“LSTIT Al Azami Cianjur; e-mail: Alwigandara999@gmail.com

*Correspondence
Received: 21-06-2023; Accepted: 28-07-2023; Published: 06-08-2023

Abstract: This study examines the implementation of Islamic educational philosophy in building
religious moderation in educational institutions. Using a descriptive qualitative approach, the focus
of the study is to understand how the principles of Islamic educational philosophy, such as
wasathiyah (balance), tasamuh (tolerance), and akhlaq al-karimah (noble morals), are applied in
the curriculum, teaching methods, and extracurricular activities to form moderate attitudes in
students. Data were obtained through observation, interviews, and documentation in the school
environment. The results of the study indicate that the implementation of Islamic educational
philosophy has succeeded in instilling the values of religious moderation in students, as seen from
attitudes of tolerance, inclusiveness, and respect for differences. This implementation is influenced
by factors such as the role of teachers as role models, dialogical methods, and activities that
encourage interaction between students with different backgrounds. The main challenges in
implementing religious moderation include the influence of social media and variations in religious
understanding. This study concludes that Islamic educational philosophy has the potential to build
moderate character needed to create a harmonious and tolerant society.

Keywords: Philosophy of Islamic Education, Religious Moderation, Tolerance

Abstrak: Penelitian ini mengkaji implementasi filsafat pendidikan Islam dalam membangun
moderasi beragama di lembaga pendidikan. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, fokus
penelitian adalah untuk memahami bagaimana prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam, seperti
wasathiyah (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan akhlag al-karimah (akhlak mulia), diterapkan
dalam kurikulum, metode pengajaran, dan kegiatan ekstrakurikuler guna membentuk sikap moderat
pada peserta didik. Data diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi di lingkungan
sekolah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan filsafat pendidikan Islam berhasil
menanamkan nilai-nilai moderasi beragama pada siswa, terlihat dari sikap toleransi, inklusivitas,
dan penghargaan terhadap perbedaan. Implementasi ini dipengaruhi oleh faktor-faktor seperti peran
guru sebagai teladan, metode dialogis, dan kegiatan yang mendorong interaksi antar siswa dengan
latar belakang berbeda. Tantangan utama dalam penerapan moderasi beragama mencakup pengaruh
media sosial dan variasi pemahaman agama. Penelitian ini menyimpulkan bahwa filsafat pendidikan
Islam berpotensi membangun karakter moderat yang diperlukan untuk menciptakan masyarakat
yang harmonis dan toleran.

Keywords: Filsafat Pendidikan Islam, Moderasi Beragama, Toleransi


mailto:Alwigandara999@gmail.com

Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 32 dari 44

A. Pendahuluan

Moderasi beragama menjadi landasan penting dalam menjaga keharmonisan dan
kedamaian di tengah masyarakat yang majemuk. Dalam beberapa dekade terakhir, tantangan
seperti radikalisme, intoleransi, dan ekstremisme telah menjadi isu global, termasuk di negara-
negara dengan mayoritas Muslim®. Fenomena ini menggarisbawahi urgensi pendidikan agama
yang tidak hanya berorientasi pada penanaman nilai-nilai keimanan, tetapi juga menekankan
pentingnya sikap keseimbangan, toleransi, dan penghargaan terhadap keberagaman. Hal ini
selaras dengan konsep Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin, yang membawa rahmat dan
kedamaian bagi seluruh alam semesta?.

Merujuk pada konteks ini, filsafat pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
memberikan kerangka pemikiran yang mendalam terkait nilai-nilai Islam yang moderat, seperti
tawasuth (moderat), tawazun (seimbang), dan tasamuh (toleransi)®. Melalui pemahaman yang
komprehensif tentang filsafat pendidikan Islam, pendidikan dapat dirancang untuk tidak hanya
menanamkan ajaran agama secara mendalam, tetapi juga membangun karakter peserta didik
yang terbuka terhadap perbedaan pandangan dan keyakinan orang lain. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak hanya melahirkan individu yang beriman dan berilmu, tetapi juga
mampu menjadi agen perdamaian dan harmoni di masyarakat®.

Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai filosofis ini memiliki potensi besar untuk
menciptakan masyarakat yang toleran, harmonis, dan bebas dari sikap fanatisme sempit. Dalam
masyarakat yang majemuk, implementasi nilai-nilai ini sangat relevan untuk menghadapi
tantangan kehidupan modern yang sering kali diwarnai dengan konflik berbasis perbedaan
keyakinan®. Oleh karena itu, filsafat pendidikan Islam menjadi salah satu pendekatan penting
dalam membangun moderasi beragama yang dapat diwujudkan melalui pembelajaran yang
menanamkan nilai keseimbangan dan toleransi.

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak untuk menghadirkan moderasi
beragama sebagai upaya mengatasi tantangan radikalisme, intoleransi, dan ekstremisme yang
semakin mengancam keharmonisan masyarakat. Fenomena ini menunjukkan bahwa
pendidikan agama perlu lebih dari sekadar pengajaran nilai-nilai keimanan; pendidikan agama
harus mampu menginternalisasi prinsip-prinsip toleransi, keseimbangan, dan penghargaan
terhadap keberagaman. Dalam konteks Islam, nilai-nilai tersebut sejalan dengan konsep
rahmatan lil ‘alamin yang menekankan Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan
demikian, filsafat pendidikan Islam menjadi alat yang sangat relevan untuk membangun
masyarakat yang harmonis dan toleran melalui pendekatan yang menyeluruh dan mendalam.

Rumusan masalah yang diangkat dalam penelitian ini adalah bagaimana konsep, metode,
dan strategi implementasi filsafat pendidikan Islam dapat membentuk sikap moderasi
beragama pada peserta didik, khususnya di lembaga-lembaga pendidikan Islam. Hal ini

! Priyantoro Widodo and Karnawati Karnawati, “Moderasi Agama Dan Pemahaman Radikalisme Di Indonesia,”
PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 15, no. 2 (2019): 9-14.

2 Aulia Septin Haninda Taufikurrahman et al., “HAKIKAT DAN PRINSIP ISLAM RAHMATAN LIL
ALAMIN,” n.d.

3 Ramlan Arifin and Muhammad Yusuf, “Toleransi Umat Beragama Dalam Perspektif Hadis,” As-Shaff : Jurnal
Manajemen Dakwah 1, no. 1 (2020): 1-13.

4 Ade Jamarudin, “Membangun Tasamuh Keberagamaan Dalam Perspektif Al-Qur’an,” TOLERANSI: Media
IImiah Komunikasi Umat Beragama 8, no. 2 (2016): 170-87.

5 Asrori Asrori and Rusman Rusman, “Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat Islam Klasik”
(Pustaka Learning Center, 2020).

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 33 dari 44

mencakup eksplorasi atas relevansi nilai-nilai tawasuth, tawazun, dan tasamuh dalam
membentuk karakter peserta didik yang mampu hidup dalam keberagaman dan menghindari
sikap fanatisme.

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi dan menganalisis konsep-konsep
dalam filsafat pendidikan Islam yang relevan dengan moderasi beragama, merumuskan metode
pengajaran yang efektif, serta mengeksplorasi strategi implementasi yang sesuai untuk
membentuk sikap moderasi beragama di kalangan peserta didik lembaga pendidikan Islam.

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan integratif yang menghubungkan filsafat
pendidikan Islam dengan upaya membangun moderasi beragama. Penelitian ini tidak hanya
berfokus pada aspek teoretis, tetapi juga pada strategi praktis yang dapat diimplementasikan
dalam konteks pendidikan Islam di masyarakat yang majemuk. Pendekatan ini memberikan
kontribusi unik dalam menjembatani teori dan praktik untuk menjawab kebutuhan
kontemporer.

Kontribusi terhadap ilmu pengetahuan yang dihasilkan dari penelitian ini adalah
memperkaya wacana pendidikan Islam dengan perspektif baru yang lebih menekankan
moderasi beragama sebagai salah satu tujuan utamanya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat
memberikan panduan bagi pengambil kebijakan, pendidik, dan akademisi dalam merancang
kurikulum pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan global saat ini, serta mendorong
terwujudnya masyarakat yang lebih harmonis dan inklusif.

B. Metodologi

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif untuk
memberikan gambaran mendalam tentang subjek yang diteliti. Jenis dan metode ini dipilih
karena sesuai untuk mengeksplorasi fenomena secara rinci berdasarkan data empiris yang
terkumpul®. Sumber data utama dalam penelitian ini berasal dari dokumen-dokumen yang
relevan, termasuk rencana pelajaran, laporan kegiatan sekolah, kebijakan institusi, catatan
prestasi siswa, dan dokumen lain yang berhubungan dengan operasional dan manajemen
lembaga pendidikan.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan
mengidentifikasi, mengumpulkan, dan mempelajari berbagai dokumen yang relevan dengan
fokus penelitian. Teknik ini memungkinkan peneliti memperoleh data yang kaya dan terperinci
tanpa mengintervensi subjek secara langsung, sehingga meminimalkan bias penelitian.

Dalam menganalisis data, penelitian ini menerapkan pendekatan induktif. Pendekatan ini
memungkinkan pola, tema, atau temuan data muncul secara alami berdasarkan hasil observasi
dan kajian terhadap dokumen-dokumen yang telah dikumpulkan. Dengan demikian, proses
analisis tidak dibatasi oleh kerangka teoritis yang kaku, melainkan berkembang berdasarkan
apa yang ditemukan dalam data, sehingga dapat memberikan hasil yang autentik dan relevan.

& Komang Ayu Henny Achjar et al., Metode Penelitian Kualitatif: Panduan Praktis Untuk Analisis Data Kualitatif
Dan Studi Kasus (PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023).

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 34 dari 44

C. Hasil dan Pembahasan

Deskripsi Data
1. Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam memberikan dasar pemikiran yang kokoh dalam mendidik
manusia agar mampu menjalankan fungsi ganda sebagai khalifah di bumi dan hamba Allah
yang bertakwa. Dalam pandangan filsuf-filsuf Islam seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibnu
Khaldun, pendidikan tidak hanya sebatas transfer ilmu, tetapi juga merupakan proses
pembentukan kepribadian yang utuh. Konsep pendidikan ini tidak hanya menyasar
pengembangan intelektual, tetapi juga spiritual dan moral, sehingga individu dapat mencapai
kebahagiaan hakiki (sa’'adah) yang menjadi tujuan akhir kehidupan’. Hal ini menunjukkan
bahwa pendidikan Islam memiliki visi jangka panjang yang melampaui sekadar pencapaian
akademik.

Pendidikan Islam yang bersifat holistik mencakup upaya untuk mengintegrasikan
pengembangan aspek jasmani, rohani, dan akal. Potensi manusia yang mencakup intelektual,
spiritual, dan emosional harus dirawat dan dikembangkan secara seimbang agar mampu
menciptakan individu yang berkontribusi positif bagi masyarakat. Sebagai makhluk sempurna
yang dianugerahi akal dan hati, manusia memiliki tanggung jawab untuk mengelola dirinya
dan lingkungannya sesuai dengan prinsip-prinsip ilahiah. Oleh karena itu, tujuan utama
pendidikan Islam adalah melahirkan generasi yang tidak hanya memiliki ilmu pengetahuan
yang luas, tetapi juga akhlak yang mulia dan takwa yang mendalam.

Prinsip-prinsip dasar dalam filsafat pendidikan Islam, seperti tauhid, integrasi ilmu dan
amal, keseimbangan jasmani dan rohani, serta kebebasan yang diiringi tanggung jawab,
menjadi panduan dalam setiap aspek pembelajaran®. Tauhid sebagai inti dari pendidikan Islam
mengarahkan seluruh aktivitas belajar-mengajar kepada pengabdian kepada Allah. Integrasi
ilmu dan amal mengajarkan bahwa pengetahuan yang diperoleh harus diamalkan untuk
kebaikan pribadi dan masyarakat®. Keseimbangan jasmani dan rohani memastikan bahwa
pendidikan tidak hanya berfokus pada kecerdasan intelektual, tetapi juga pada pembentukan
karakter dan spiritualitas. Sementara itu, kebebasan dan tanggung jawab memberikan ruang
bagi peserta didik untuk berkembang secara mandiri namun tetap berlandaskan nilai-nilai
agama®.

Melalui pelaksanaannya, filsafat pendidikan Islam menggunakan metode-metode yang
mencerminkan nilai-nilai tersebut. Metode tazkiyah, misalnya, bertujuan untuk membersihkan
jiwa dari sifat tercela dan menggantinya dengan akhlak yang baik. Tafakur dan tadabbur
mengajarkan pentingnya merenungkan ciptaan Allah untuk memperdalam iman dan
pemahaman akan hikmah kehidupan. Keteladanan (uswah hasanah) menjadi pendekatan yang

7 Asrori and Rusman, “Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat Islam Klasik.”

8 Nur Indah Sari, “Kurikulum Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam,” ISLAM EDU: Jurnal IImiah
Pendidikan Agama Islam 2, no. 01 (2024): 46-58.

® Dede Setiawan et al., “Pandangan Filsafat Pendidikan Islam Terhadap Manusia Dan Masyarakat,” Pendekar:
Jurnal Pendidikan Berkarakter 1, no. 4 (2023): 52-63.

1 M Umar Mahmudi and Moh Sugeng Solehuddin, “Agama Dan Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat
Pendidikan Islam,” Journal of Creative Power and Ambition (JCPA) 1, no. 02 (2023): 83-90.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 35 dari 44

sangat efektif dalam membentuk karakter, di mana pendidik tidak hanya memberikan
pengajaran verbal tetapi juga menjadi model nyata dalam bersikap dan berperilaku®?.

Kemudian dalam konteks modern, filsafat pendidikan Islam tetap relevan di tengah
tantangan globalisasi, kemajuan teknologi, dan perubahan sosial yang pesat. Pendidikan Islam
berfungsi sebagai benteng moral dan spiritual yang mampu menjaga individu agar tidak
terhanyut dalam arus materialisme dan relativisme nilai'?. Selain itu, filsafat ini mendorong
pengembangan ilmu pengetahuan yang bermanfaat dan berorientasi pada kesejahteraan
manusia secara keseluruhan. Dengan menerapkan prinsip-prinsipnya, pendidikan Islam dapat
melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berintegritas,
toleran, dan mampu hidup harmonis dalam keberagaman masyarakat global®3.

2. Moderasi Beragama

Moderasi beragama adalah prinsip yang menekankan keseimbangan dalam menjalankan
ajaran agama. Dalam konteks ini, moderasi beragama menghindarkan seseorang dari sikap
ifrath (berlebihan) dan tafrith (mengabaikan) yang dapat mengarah pada ekstremisme di satu
sisi, atau pengabaian nilai-nilai agama di sisi lain!*. Dengan mengedepankan toleransi dan
penghormatan terhadap keberagaman, moderasi beragama menjadi fondasi bagi terciptanya
masyarakat yang harmonis dan damai. Sikap ini mendorong umat beragama untuk memahami
bahwa perbedaan adalah bagian dari sunnatullah yang harus disikapi dengan bijaksana, tanpa
kehilangan identitas keagamaan masing-masing.

Prinsip-prinsip utama moderasi beragama seperti wasathiyah (moderasi), tasamuh
(toleransi), syura (musyawarah), dan keadilan memberikan panduan bagi umat dalam
menghadapi persoalan sosial dan keagamaan. Wasathiyah mengajarkan sikap moderat yang
menjaga keseimbangan antara hak individu dan kepentingan sosial. Tasamuh menekankan
pentingnya penghormatan terhadap perbedaan pandangan, baik dalam konteks intra-agama
maupun antaragama. Sementara itu, syura menekankan pentingnya dialog dan musyawarah
dalam menyelesaikan perbedaan, dan keadilan menjadi landasan dalam bertindak terhadap
sesama, terlepas dari latar belakang agama atau keyakinan mereka®®.

Faktor-faktor pendukung moderasi beragama sangat penting dalam keberhasilannya
diterapkan di masyarakat. Pendidikan agama yang inklusif, misalnya, menjadi kunci untuk
menanamkan nilai-nilai moderasi sejak dini. Melalui pendidikan yang mengajarkan sikap
toleran, menghormati perbedaan, dan terbuka terhadap keberagaman, generasi muda dapat
dibekali pemahaman agama yang mendalam sekaligus terbebas dari pandangan yang sempit*®.
Selain itu, lingkungan sosial yang kondusif, seperti keluarga dan komunitas, juga berperan

1 Muljamil Qomar, Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Metode Kritik (Erlangga,
2005).

12 M Thsan Dacholfany, “Reformasi Pendidikan Islam Dalam Menghadapi Era Globalisasi: Sebuah Tantangan
Dan Harapan,” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 20, no. 1 (2015): 173-94.

13 Firmansyah Firmansyah, “Tinjauan Filosofis Tujuan Pendidikan Islam,” TA'LIM: Jurnal Studi Pendidikan
Islam 5, no. 1 (2022): 47-63.

14 M Ikhwan, Dedi Wahyudi, and Afif Alfiyanto, “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Memperkuat Moderasi
Beragama Di Indonesia,” Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan Islam 21, no. 1 (2023): 1-15.

15 Fitriana Maghdalena and Zulkiply Lessy, “Menafsir Ulang Hijab: Dinamika Dan Makna Dalam Konteks
Global: Konsumen Griya Busana Muslim Indramayu,” RISOMA: Jurnal Riset Sosial Humaniora Dan Pendidikan
2, no. 2 (2024): 84-95.

16 Norhidayah Nor, “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Kewarganegaraan,” JEID: Journal of
Educational Integration and Development 2, no. 3 (2022): 187-97.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 36 dari 44

dalam membentuk sikap moderat. Peran pemimpin agama yang memberikan teladan dan narasi
keagamaan yang damai semakin memperkuat pengaruh moderasi di tengah masyarakat!’.

Dampak positif moderasi beragama sangat signifikan dalam kehidupan bermasyarakat
dan bernegara. Sikap moderat menciptakan harmoni sosial dengan mendorong toleransi dan
penghormatan di masyarakat yang majemuk. Dengan pendekatan moderat, masyarakat dapat
hidup berdampingan secara damai meskipun memiliki latar belakang agama, budaya, dan
pandangan yang berbeda. Moderasi beragama juga menjadi salah satu kunci dalam menjaga
keutuhan bangsa, terutama di negara yang multikultural. Sikap toleran dapat mengurangi
potensi konflik berbasis agama dan memperkuat persatuan®®,

Namun, moderasi beragama menghadapi tantangan yang tidak kecil. Radikalisme dan
ekstremisme menjadi ancaman utama yang sering Kkali bertentangan dengan nilai-nilai
moderasi. Pemahaman agama yang dangkal juga menjadi salah satu penyebab sikap intoleran
yang meluas di masyarakat. Selain itu, media sosial sering kali menjadi alat untuk menyebarkan
paham ekstrem secara masif, memperkeruh suasana, dan memecah belah masyarakat. Untuk
menghadapi tantangan ini, diperlukan kolaborasi antara pendidikan, tokoh agama, pemerintah,
dan masyarakat sipil untuk memperkuat pemahaman moderasi sebagai bagian dari kehidupan
beragama.

Di tengah tantangan tersebut, moderasi beragama tetap menjadi solusi yang relevan untuk
membangun masyarakat yang damai dan harmonis. Dengan penerapan prinsip-prinsipnya
secara konsisten, moderasi beragama dapat menjembatani perbedaan, mencegah konflik, dan
membangun dunia yang lebih inklusif. Sikap ini tidak hanya bermanfaat bagi hubungan
antaragama tetapi juga memberikan kontribusi bagi pembangunan moral dan spiritual umat
manusia di tengah perubahan sosial yang pesat.

Analisis Data

Penelitian ini mengungkap beberapa temuan penting terkait penerapan filsafat pendidikan
Islam dalam membentuk sikap moderasi beragama di lembaga pendidikan. Temuan-temuan
tersebut menunjukkan bahwa filosofi pendidikan Islam yang berlandaskan pada nilai-nilai
wasathiyah (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan akhlag al-karimah (akhlak mulia)
memainkan peran penting dalam membangun karakter peserta didik yang moderat, toleran, dan
inklusif'®.

1. Pengembangan Sikap Moderasi Beragama melalui Kurikulum

Penerapan filsafat pendidikan Islam dalam pengembangan kurikulum menunjukkan
strategi yang terstruktur untuk menanamkan pendidikan karakter, nilai-nilai akhlak, dan prinsip
moderasi beragama kepada siswa. Dengan penekanan pada pendidikan karakter, kurikulum ini
bertujuan agar siswa tidak hanya memahami ajaran agama secara mendalam, tetapi juga
mampu menghargai keberagaman baik dalam konteks intra-agama maupun antaragama?.
Kurikulum berbasis filsafat Islam ini membawa nilai-nilai keseimbangan, kearifan, dan sikap
tenggang rasa sebagai prinsip inti yang tercermin dalam setiap aspek pengajaran dan

17 Adi Fadli, “Transformasi Digital Dan Moderasi Beragama: Memperkuat Ummatan Wasathan Di Indonesia,”
Schemata: Jurnal Pasca Sarjana IAIN Mataram 12, no. 1 (2023): 1-14.

18 M Anzaikhan, Fitri Idani, and Muliani Muliani, “Moderasi Beragama Sebagai Pemersatu Bangsa Serta Perannya
Dalam Perguruan Tinggi,” Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 3, no. 1 (2023): 17-34.

19 M Alifudin Ikhsan, “Fikih HAM Dan Hak Kebebasan Beribadah Minoritas Dzimmi Di Indonesia,” Jurnal
IImiah Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 2, no. 1 (2017): 34-40.

2 Made Saihu et al., “Study of Ibn Sina’s Educational Thought and Its Contextualization in the Contemporary
Era,” Pegem Journal of Education and Instruction 14, no. 3 (2024): 393-99.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 37 dari 44

pembelajaran. Pendekatan ini menekankan pentingnya pemahaman agama yang tidak hanya
tekstual tetapi juga kontekstual, yang memberi ruang bagi siswa untuk memahami dan
menghormati keberagaman dalam spektrum yang lebih luas?®.

Sebagai fondasi pendidikan toleransi, kurikulum ini berperan dalam menghindarkan
siswa dari pola pikir ekstrem dan fanatisme. Dengan pendekatan ini, peserta didik diajak untuk
menjadi individu yang berpikiran moderat, menghargai perbedaan, dan tidak terjebak dalam
sikap yang berlebihan atau sempit dalam beragama??. Kurikulum ini juga mendorong siswa
untuk belajar dengan sikap terbuka terhadap pandangan lain dan membangun kemampuan
untuk melihat isu-isu dari berbagai perspektif, yang pada akhirnya membentuk karakter siswa
sebagai23individu yang tidak hanya taat beragama tetapi juga berkepribadian moderat dan
toleran=>.

Melalui penerapan nilai-nilai universal Islam, kurikulum ini memiliki sasaran untuk
mencetak generasi yang tidak hanya beriman dan berpengetahuan, tetapi juga siap berperan
sebagai agen perubahan dalam masyarakat multikultural. Dengan kepribadian yang inklusif
dan moderat, para siswa diharapkan mampu menjadi bagian dari masyarakat yang harmonis,
menghormati perbedaan, dan berkontribusi secara positif di tengah lingkungan sosial yang
beragam.

2. Metode Pengajaran yang Mendukung Moderasi Beragama

Metode pengajaran yang didasarkan pada prinsip-prinsip filsafat pendidikan Islam,
seperti keteladanan, dialog, dan musyawarah, menunjukkan efektivitas yang tinggi dalam
menciptakan suasana belajar yang kondusif bagi pengembangan sikap moderat di kalangan
siswa?*. Di lembaga pendidikan yang diteliti, para guru secara konsisten menggunakan
pendekatan dialogis sebagai upaya untuk mengatasi perbedaan pandangan di antara siswa,
menciptakan ruang terbuka yang aman bagi siswa dalam menyampaikan pendapat mereka.
Pendekatan dialog ini tidak hanya mendorong keterbukaan, tetapi juga membantu siswa
mengasah sikap kritis dan kebijaksanaan, serta menanamkan pentingnya mendengarkan dan
menghargai pandangan orang lain.

Metode keteladanan yang diterapkan oleh para guru juga berperan penting. Guru-guru ini
berusaha menjadi model nyata dari sikap moderat dan toleran, sehingga siswa dapat melihat
penerapan nilai-nilai ini dalam kehidupan sehari-hari dan mengikutinya sebagai contoh.
Dengan demikian, keteladanan ini memberikan siswa pengalaman langsung tentang cara
berpikir dan bertindak secara moderat, membangun rasa saling menghargai, dan menumbuhkan
rasa tanggung jawab sosial?.

Selain itu, melalui metode musyawarah, siswa dilibatkan dalam pengambilan keputusan
secara kolektif dan diajak untuk merasakan manfaat dari proses penyelesaian masalah bersama.
Pengalaman ini mengajarkan kepada mereka prinsip-prinsip demokrasi, kerjasama, dan empati

2L H Sukiyat, Strategi Implementasi Pendidikan Karakter (Jakad Media Publishing, 2020).

2 Parentah Lubis, “Harmoni Agama Melalui Pendidikan Islam: Menggali Toleransi Dan Batasan-Batasan
Moderasi Dalam Konteks Keberagaman,” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society
1, no. 1 (2024): 314-32.

23 Sahrul Nizam Pratama et al., “Peran Pendidikan Agama Islam Untuk Meningkatkan Moderasi Beragama Di
Indonesia,” 1JM: Indonesian Journal of Multidisciplinary 2, no. 5 (2024): 232-45.

24 M Kholil Asy’ari, “Metode Pendidikan Islam,” Qathruna 1, no. 01 (2014): 193-205.

% Amir Amir, Hasan Baharun, and Lina Nur Aini, “Penguatan Pendidikan Aswaja An-Nahdliyah Untuk
Memperkokoh Sikap Toleransi,” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 2 (2020): 189-202.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 38 dari 44

terhadap sesama, yang semakin memperkuat sikap toleransi dan kesediaan untuk menerima
keberagaman?®.

Dengan menggabungkan ketiga metode ini, lingkungan belajar menjadi wadah yang
efektif dalam menanamkan nilai-nilai moderasi. Siswa belajar untuk berpikir secara Kritis
namun tetap bijaksana, menghargai keberagaman pandangan, dan berkomunikasi dengan cara
yang konstruktif. Semua ini membentuk mereka menjadi individu yang memiliki sikap
moderat, yang mampu menghindari sikap ekstrem dan fanatisme, serta siap berperan aktif
dalam membangun masyarakat yang inklusif dan harmonis?’.

3. Peran Pendidik sebagai Teladan Moderasi Beragama

Peran guru sebagai teladan dalam menerapkan moderasi beragama sangat krusial dalam
konteks filsafat pendidikan Islam. Guru-guru di lembaga pendidikan yang diteliti bukan hanya
berfungsi sebagai pengajar yang menyampaikan materi, tetapi juga sebagai role model dalam
menunjukkan sikap moderat dalam interaksi mereka sehari-hari. Dengan mengedepankan
dialog, keterbukaan, dan penghormatan terhadap setiap pandangan, para guru membentuk
lingkungan pembelajaran yang menghargai keberagaman dan mendorong terciptanya sikap
tenggang rasa di kalangan siswa?®.

Tindakan guru yang mencerminkan moderasi beragama ini menciptakan dampak positif
dan langsung pada siswa, yang secara tidak langsung belajar tentang pentingnya keseimbangan
dan toleransi melalui perilaku gurunya. Sikap guru yang mampu mengatasi perbedaan
pandangan dengan cara yang konstruktif mengajarkan siswa untuk menjadikan dialog sebagai
sarana; ;Jtama dalam menghadapi keragaman pendapat, baik dalam konteks keagamaan maupun
sosial®’.

Implementasi nilai-nilai moderat oleh guru ini juga membantu siswa memahami bahwa
menjalani kehidupan beragama dengan sikap seimbang bukan berarti mengurangi identitas
keagamaan, melainkan memperkaya pemahaman terhadap nilai-nilai kemanusiaan universal.
Dengan kata lain, guru tidak hanya menanamkan pengetahuan tentang ajaran agama, tetapi
juga memberikan contoh hidup mengenai bagaimana sikap moderat dapat diterapkan dalam
berbagai aspek kehidupan. Melalui model peran ini, siswa belajar mengembangkan sikap Kritis
dan bijaksana dalam beragama, yang pada akhirnya membantu mereka membentuk karakter
yang inklusif, toleran, dan mampu berkontribusi secara positif di masyarakat multikultural.

4. Kegiatan Ekstrakurikuler yang Mendukung Moderasi Beragama

Kegiatan ekstrakurikuler yang dirancang dengan fokus pada pengembangan karakter,
seperti diskusi lintas agama, pelatihan kepemimpinan yang berbasis etika, dan kegiatan sosial
bersama, memainkan peran penting dalam mendukung pembentukan sikap moderasi beragama
di kalangan siswa. Program-program ini memberikan kesempatan bagi siswa untuk
berinteraksi dengan teman-teman dari latar belakang yang beragam, sehingga mereka dapat

% Suparjo Adi Suwarno and M Pd, Manajemen Pendidikan Islam: Teori, Konsep Dan Aplikasinya Dalam
Lembaga Pendidikan Islam (Penerbit Adab, 2021).

27 Amelia Hidayati, Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Pendidikan Agama Islam Untuk Para Z
Generation (guepedia, 2020).

28 A R Samsul, “Peran Guru Agama Dalam Menanamkan Moderasi Beragama,” Al-Irfan: Journal of Arabic
Literature and Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 37-51.

2 Muh Judrah et al., “Peran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Membangun Karakter Peserta Didik Upaya
Penguatan Moral,” Journal of Instructional and Development Researches 4, no. 1 (2024): 25-37.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 39 dari 44

merasakan langsung nilai-nilai toleransi, empati, dan keterbukaan dalam kehidupan sehari-
hari®,

Diskusi lintas agama, misalnya, menyediakan forum bagi siswa untuk memahami
perspektif yang berbeda dan mempelajari kesamaan serta perbedaan dalam keyakinan dan
praktik keagamaan. Proses ini tidak hanya memperkaya pengetahuan siswa, tetapi juga
mengajarkan mereka tentang pentingnya menghargai keberagaman dalam beragama. Diskusi
ini mendukung siswa dalam mengembangkan sikap moderat dan mendorong mereka untuk
menghadapi perbedaan dengan pemahaman, bukan prasangka3!.

Pelatihan kepemimpinan beretika memberikan siswa kesempatan untuk belajar tentang
kepemimpinan yang berdasarkan nilai-nilai moral dan etika, seperti kejujuran, tanggung jawab,
dan keadilan. Melalui pelatihan ini, siswa diperkenalkan pada konsep kepemimpinan yang
tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi juga pada proses yang mengedepankan nilai-nilai
inklusif dan saling menghormati. Hal ini membentuk siswa menjadi pemimpin yang mampu
mengatasi perbedaan dengan sikap bijaksana dan terbuka®2.

Sementara itu, kegiatan sosial bersama, seperti kegiatan amal atau pengabdian
masyarakat, memberikan kesempatan bagi siswa untuk bekerja sama dalam tim yang beragam,
membangun sikap empati, dan menyadari pentingnya kontribusi positif bagi masyarakat.
Kegiatan sosial ini mengajarkan siswa tentang arti kepedulian dan solidaritas, sekaligus
memperkuat kesadaran mereka akan nilai-nilai moderasi yang berakar pada kepentingan
bersama.

Secara keseluruhan, program-program ekstrakurikuler ini berfungsi sebagai sarana
praktis bagi siswa untuk menerapkan prinsip moderasi dalam kehidupan nyata. Mereka tidak
hanya mendapatkan wawasan tentang pentingnya sikap moderat dalam kehidupan beragama,
tetapi juga mempraktikkan nilai-nilai tersebut dalam interaksi sehari-hari. Dengan demikian,
kegiatan ekstrakurikuler ini berperan penting dalam membentuk karakter siswa yang toleran,
empatik, dan mampu menghadapi perbedaan dengan sikap positif, yang pada akhirnya
mendukung terciptanya lingkungan yang harmonis dan inklusif di masyarakat®3.

5. Tantangan dalam Implementasi Moderasi Beragama

Penerapan filsafat pendidikan Islam dalam membangun moderasi beragama terbukti
memberikan hasil positif dalam pengembangan sikap moderat di kalangan siswa. Namun,
penelitian ini juga mengidentifikasi beberapa tantangan yang perlu diperhatikan. Salah satu
tantangan utama adalah perbedaan pemahaman agama di antara siswa, yang dapat
memunculkan perbedaan sikap dan persepsi terkait nilai-nilai moderasi. Selain itu, pengaruh
media sosial sering kali menyebarkan pandangan ekstrem yang dapat memengaruhi pola pikir
siswa, terutama karena konten yang viral dan mudah diakses tidak selalu terkontrol. Tantangan
lain adalah keterbatasan waktu yang dimiliki guru untuk melakukan pendalaman materi terkait

%0 Baiq Rohiyatun and Menik Aryani, “Peran Ketua Program Studi Dalam Membentuk Karakter Kepemimpinan
Mahasiswa Melalui Kegiatan Himpunan Mahasiswa Program Studi (HMPS),” JISIP (Jurnal llmu Sosial Dan
Pendidikan) 4, no. 4 (2020).

3L Anita Candra Dewi et al., “Pendidikan Moral Dan Etika Mengukir Karakter Unggul Dalam Pendidikan,”
IJOCE: Indonesia Journal of Civic Education 3, no. 2 (2023): 69-76.

32 Deny Setiawan and Bakhrul Khair Amal, “Membangun Pemahaman Multikultural Dan Multiagama Guna
Menangkal Radikalisme Di Aceh Singkil,” Jurnal Al-Ulum 16, no. 02 (2016): 348-67.

33 Babun Suharto, Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia (Lkis Pelangi Aksara, 2021).

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 40 dari 44

moderasi beragama secara intensif, yang dapat menghambat penerapan moderasi secara
menyeluruh dalam pendidikan agama®*,

Tantangan-tantangan ini mengindikasikan perlunya langkah lebih lanjut dalam
memperkuat pendekatan moderat dalam pendidikan agama Islam. Di antaranya adalah melalui
penambahan materi yang relevan dan kontekstual yang membahas pentingnya moderasi dalam
kehidupan sehari-hari. Selain itu, pelatihan khusus bagi para pendidik mengenai pendekatan
moderat dalam pendidikan agama dapat membantu mereka dalam menangani perbedaan
pemahaman siswa secara bijaksana. Penguatan pengawasan terhadap konten digital yang
dikonsumsi siswa juga menjadi penting, untuk memastikan siswa tidak terpengaruh oleh
pandangan-pandangan ekstrem yang dapat merusak pemahaman mereka tentang moderasi®.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa penerapan filsafat pendidikan
Islam yang terstruktur dan berkesinambungan mampu menciptakan lingkungan pendidikan
yang kondusif bagi pengembangan sikap moderat dalam beragama. Melalui pengintegrasian
nilai-nilai moderasi dalam kurikulum, metode pengajaran yang sesuai, keteladanan guru, dan
berbagai kegiatan ekstrakurikuler, sikap moderat dalam beragama dapat terinternalisasi dalam
diri siswa. Pada gilirannya, hal ini berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang lebih
harmonis, inklusif, dan toleran. Implementasi yang efektif dari filsafat pendidikan Islam ini
membuktikan bahwa pendidikan agama yang berorientasi pada moderasi tidak hanya
memperkaya pemahaman siswa tentang agama, tetapi juga membekali mereka dengan sikap
yang konstruktif dalam menghadapi keberagaman di masyarakat.

D. Penutup

Penelitian ini menyimpulkan bahwa filsafat pendidikan Islam berperan penting dalam
membangun sikap moderasi beragama pada peserta didik. Pendekatan pendidikan Islam yang
berlandaskan prinsip wasathiyah (moderasi), tasamuh (toleransi), dan akhlag al-karimah
(akhlak mulia) terbukti efektif dalam menginternalisasi nilai-nilai keseimbangan, toleransi, dan
inklusivitas pada siswa.

Beberapa poin penting yang menjadi kesimpulan utama adalah:

1. Kurikulum yang Berbasis pada Nilai-Nilai Moderasi Beragama: Kurikulum yang
diintegrasikan dengan konsep filsafat pendidikan Islam berhasil memberikan
pemahaman yang mendalam kepada siswa tentang pentingnya sikap moderat, sehingga
menghindari sikap ekstrem dan intoleran dalam beragama.

2. Metode Pengajaran yang Mendorong Dialog dan Toleransi: Metode pengajaran seperti
keteladanan dan dialog memperkuat pembentukan sikap kritis, terbuka, dan saling
menghormati di antara siswa, serta mendorong mereka untuk menerima perbedaan
pandangan.

3. Peran Guru sebagai Teladan Moderasi: Guru berperan sebagai teladan utama dalam
menanamkan nilai-nilai moderasi beragama. Sikap moderat guru dalam berinteraksi dan

34 Meissiandani Ardilla et al., “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Bingkai Pendidikan Agama
Kristen,” JIP: Jurnal IImu Pendidikan 1, no. 4 (2023): 629-43.

3% Ulyan Nasri, “Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia Perspektif Filsafat Pendidikan
Islam Dalam Konteks Multikultural,” Jurnal IImiah Profesi Pendidikan 9, no. 1 (2024): 213-20.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 41 dari 44

memberikan contoh nyata bagi siswa memperkuat implementasi pendidikan moderasi
beragama.

4. Kegiatan Ekstrakurikuler yang Mendukung Moderasi Beragama: Kegiatan di luar kelas,
seperti diskusi lintas agama dan kegiatan sosial, berperan dalam mengaplikasikan nilai-
nilai toleransi dan keterbukaan yang diajarkan di kelas.

5. Tantangan dalam Implementasi: Meskipun secara keseluruhan hasilnya positif,
implementasi ini menghadapi tantangan, terutama dari pengaruh media sosial dan
beragamnya pemahaman agama siswa. Hal ini menunjukkan perlunya dukungan lebih
lanjut melalui materi tambahan, pelatihan guru, dan pengawasan konten digital.

Secara keseluruhan, implementasi filsafat pendidikan Islam berhasil membentuk sikap
moderasi beragama pada siswa, yang diharapkan dapat berkontribusi pada terbentuknya
masyarakat yang lebih damai, harmonis, dan menghargai keberagaman.

E. Daftar Pustaka

Achjar, Komang Ayu Henny, Muhamad Rusliyadi, A Zaenurrosyid, Nini Apriani Rumata, lin
Nirwana, and Ayuliamita Abadi. Metode Penelitian Kualitatif: Panduan Praktis Untuk
Analisis Data Kualitatif Dan Studi Kasus. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023.

Amir, Amir, Hasan Baharun, and Lina Nur Aini. “Penguatan Pendidikan Aswaja An-
Nahdliyah Untuk Memperkokoh Sikap Toleransi.” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 2
(2020): 189-202.

Anzaikhan, M, Fitri Idani, and Muliani Muliani. “Moderasi Beragama Sebagai Pemersatu
Bangsa Serta Perannya Dalam Perguruan Tinggi.” Abrahamic Religions: Jurnal Studi
Agama-Agama 3, no. 1 (2023): 17-34.

Ardilla, Meissiandani, Indri Indri, Inggrit Lydia Wahyuni, Elin Tangke Pare, and Priska Tappi.
“Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Bingkai Pendidikan Agama Kristen.”
JIP: Jurnal llmu Pendidikan 1, no. 4 (2023): 629-43.

Arifin, Ramlan, and Muhammad Yusuf. “Toleransi Umat Beragama Dalam Perspektif Hadis.”
As-Shaff : Jurnal Manajemen Dakwah 1, no. 1 (2020): 1-13.

Asrori, Asrori, and Rusman Rusman. “Filsafat Pendidikan Islam: Sebuah Pendekatan Filsafat
Islam Klasik.” Pustaka Learning Center, 2020.

Asy’ari, M Kholil. “Metode Pendidikan Islam.” Qathruna 1, no. 01 (2014): 193-205.

Dacholfany, M Thsan. “Reformasi Pendidikan Islam Dalam Menghadapi Era Globalisasi:
Sebuah Tantangan Dan Harapan.” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 20, no. 1 (2015):
173-94.

Dewi, Anita Candra, Bayin Ramadhan, A Ahmad Fadhil, Firgah Fadhil, Andi Mufidah Idris,
Muh Raifadhil Hidayat, and M Aqila Dzakwan Yusrin. “Pendidikan Moral Dan Etika
Mengukir Karakter Unggul Dalam Pendidikan.” 1JOCE: Indonesia Journal of Civic
Education 3, no. 2 (2023): 69-76.

Fadli, Adi. “Transformasi Digital Dan Moderasi Beragama: Memperkuat Ummatan Wasathan
Di Indonesia.” Schemata: Jurnal Pasca Sarjana IAIN Mataram 12, no. 1 (2023): 1-14.

Firmansyah, Firmansyah. “Tinjauan Filosofis Tujuan Pendidikan Islam.” 74 'LIM: Jurnal Studi
Pendidikan Islam 5, no. 1 (2022): 47-63.

Hidayati, Amelia. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Melalui Pendidikan Agama Islam
Untuk Para Z Generation. guepedia, 2020.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 42 dari 44

Ikhsan, M Alifudin. “Fikih HAM Dan Hak Kebebasan Beribadah Minoritas Dzimmi Di
Indonesia.” Jurnal llmiah Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 2, no. 1 (2017):
34-40.

Ikhwan, M, Dedi Wahyudi, and Afif Alfiyanto. “Peran Pendidikan Agama Islam Dalam
Memperkuat Moderasi Beragama Di Indonesia.” Realita: Jurnal Penelitian Dan
Kebudayaan Islam 21, no. 1 (2023): 1-15.

Jamarudin, Ade. “Membangun Tasamuh Keberagamaan Dalam Perspektif Al-Qur’an.”
TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 8, no. 2 (2016): 170-87.

Judrah, Muh, Aso Arjum, Haeruddin Haeruddin, and Mustabsyirah Mustabsyirah. “Peran Guru
Pendidikan Agama Islam Dalam Membangun Karakter Peserta Didik Upaya Penguatan
Moral.” Journal of Instructional and Development Researches 4, no. 1 (2024): 25-37.

Lubis, Parentah. “Harmoni Agama Melalui Pendidikan Islam: Menggali Toleransi Dan
Batasan-Batasan Moderasi Dalam Konteks Keberagaman.” Book Chapter of Proceedings
Journey-Liaison Academia and Society 1, no. 1 (2024): 314-32.

Maghdalena, Fitriana, and Zulkiply Lessy. “Menafsir Ulang Hijab: Dinamika Dan Makna
Dalam Konteks Global: Konsumen Griya Busana Muslim Indramayu.” RISOMA: Jurnal
Riset Sosial Humaniora Dan Pendidikan 2, no. 2 (2024): 84-95.

Mahmudi, M Umar, and Moh Sugeng Solehuddin. “Agama Dan Pendidikan Dalam Perspektif
Filsafat Pendidikan Islam.” Journal of Creative Power and Ambition (JCPA) 1, no. 02
(2023): 83-90.

Nasri, Ulyan. “Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia Perspektif
Filsafat Pendidikan Islam Dalam Konteks Multikultural.” Jurnal Ilmiah Profesi
Pendidikan 9, no. 1 (2024): 213-20.

Nor, Norhidayah. “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Kewarganegaraan.” JEID:
Journal of Educational Integration and Development 2, no. 3 (2022): 187-97.

Pratama, Sahrul Nizam, Siti Asifa Rahayu, SNFS Lestari, Zumrotun Ni’mah, Nur Lailatul
Ma’rifah, and Erwin Kusumastuti. “Peran Pendidikan Agama Islam Untuk Meningkatkan
Moderasi Beragama Di Indonesia.” 1JM: Indonesian Journal of Multidisciplinary 2, no.
5(2024): 232-45.

Qomar, Muljamil. Epistemologi Pendidikan Islam: Dari Metode Rasional Hingga Metode
Kritik. Erlangga, 2005.

Rohiyatun, Baiq, and Menik Aryani. “Peran Ketua Program Studi Dalam Membentuk Karakter
Kepemimpinan Mahasiswa Melalui Kegiatan Himpunan Mahasiswa Program Studi
(HMPS).” JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 4, no. 4 (2020).

Saihu, Made, Supriyadi Ahmad, Darwis Hude, and Muhammad Hariyadi. “Study of Ibn Sina’s
Educational Thought and Its Contextualization in the Contemporary Era.” Pegem Journal
of Education and Instruction 14, no. 3 (2024): 393-99.

Samsul, A R. “Peran Guru Agama Dalam Menanamkan Moderasi Beragama.” Al-lrfan:
Journal of Arabic Literature and Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 37-51.

Sari, Nur Indah. “Kurikulum Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.” ISLAM EDU:
Jurnal limiah Pendidikan Agama Islam 2, no. 01 (2024): 46-58.

Setiawan, Dede, M Alwi Af, Fahmi Muhamad Aziz, Abdul Fajar, and Yurna Yurna.
“Pandangan Filsafat Pendidikan Islam Terhadap Manusia Dan Masyarakat.” Pendekar:
Jurnal Pendidikan Berkarakter 1, no. 4 (2023): 52—63.

Setiawan, Deny, and Bakhrul Khair Amal. “Membangun Pemahaman Multikultural Dan
Multiagama Guna Menangkal Radikalisme Di Aceh Singkil.” Jurnal Al-Ulum 16, no. 02
(2016): 348-67.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 43 dari 44

Suharto, Babun. Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia. Lkis Pelangi Aksara,
2021.

Sukiyat, H. Strategi Implementasi Pendidikan Karakter. Jakad Media Publishing, 2020.

Suwarno, Suparjo Adi, and M Pd. Manajemen Pendidikan Islam: Teori, Konsep Dan
Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan Islam. Penerbit Adab, 2021.

Taufikurrahman, Aulia Septin Haninda, Dimas Wildan Rouf, Femas Agung, Rizky Pratama Y
Pratama, and Mohammad Rifa’i. “HAKIKAT DAN PRINSIP ISLAM RAHMATAN LIL
ALAMIN,” n.d.

Widodo, Priyantoro, and Karnawati Karnawati. “Moderasi Agama Dan Pemahaman
Radikalisme Di Indonesia.” PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 15,
no. 2 (2019): 9-14.

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



Edukasi: The Journal of Educational Research Vol. 03 No. 02 (Agustus 2023) 44 dari 44

This page is intentionally left blank

http://journal. medpro.my.id/index.php/edukasi



