
 

 

 

 

 

 

 

 http://journal.medpro.my.id/index.php/jsd  

Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway 
for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

Casram1* 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: casram0112@gmail.com     

 

* Correspondence: casram0112@gmail.com 

Abstract: This study aims to analyze a global-ethics-based model of religious tolerance developed by Peace 

Generation in West Java by explaining how global ethics is understood as a shared minimum value framework, 

how this framework is translated into tolerance-building programs, and how it strengthens youth tolerance in a 

plural society. Employing a qualitative case-study design, data were collected through in-depth interviews, 

participant observation, and document analysis (training modules, facilitation guidelines, program agendas, and 

activity reports), and were analyzed thematically through coding, categorization, and theme development to map 

program mechanisms and behavioral indicators of tolerance. The findings indicate that Peace Generation frames 

global ethics not as religious equalization, but as a form of public ethics emphasizing shared minimum values 

(e.g., respect for human dignity, empathy, justice, and non-violence), operationalized through a structured 

sequence of activities: core values training, dialogue ground rules (safe space), facilitated interfaith dialogue, 

reflective communication exercises, and interfaith humanitarian collaboration. As a result, youth tolerance is 

strengthened as an observable social competence, reflected in more respectful communication, reduced 

prejudice, more peaceful conflict management, and increased cross-identity cooperation. This study contributes 

to tolerance scholarship by offering practical guidance for educational institutions and youth communities to 

design more applicable and sustainable tolerance programs, while also informing local policy discussions on 

strengthening tolerance. The originality of this study lies in its operational, empirical mapping of the mechanism 

chain “global ethics → program design → changes in youth tolerance competencies” within a youth interfaith 

institution, thereby complementing prior studies that tend to remain normative or stop at index/survey mapping 

without detailing program steps and behavioral indicators. 

Keywords: Global Ethics; Religious Tolerance; Plural Society; Interfaith Dialogue; Peace Generation. 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menganalisis model toleransi beragama berbasis etika global pada Peace 

Generation di Jawa Barat dengan menjelaskan bagaimana etika global dipahami sebagai nilai minimum bersama, 

bagaimana nilai tersebut diterjemahkan menjadi strategi pembinaan toleransi, serta bagaimana implikasinya 

terhadap penguatan toleransi generasi muda dalam masyarakat plural. Penelitian menggunakan desain kualitatif 

studi kasus dengan pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi kegiatan, dan studi dokumentasi 

(modul, pedoman fasilitasi, agenda dan laporan program), kemudian dianalisis menggunakan analisis tematik 

melalui pengkodean, kategorisasi, dan penarikan tema untuk memetakan mekanisme program dan indikator 

perilaku toleransi. Temuan menunjukkan bahwa Peace Generation memosisikan etika global bukan sebagai 

penyamaan ajaran, melainkan sebagai kerangka etika publik yang menekankan nilai-nilai minimum bersama 

(misalnya penghormatan martabat manusia, empati, keadilan, dan non-kekerasan) yang dioperasionalkan 

melalui tahapan program berjenjang: penguatan nilai dasar, aturan dialog (safe space), dialog terfasilitasi, 

refleksi/latihan komunikasi, dan kolaborasi aksi kemanusiaan lintas iman; implikasinya, toleransi generasi muda 

tampak menguat sebagai kompetensi sosial yang dapat diamati melalui komunikasi yang lebih menghormati, 

pengelolaan prasangka, pengelolaan konflik yang lebih damai, dan kerja sama lintas identitas. Penelitian ini 

berkontribusi pada pengembangan kajian toleransi dengan menawarkan dasar praktis bagi lembaga pendidikan 

dan komunitas pemuda untuk merancang program toleransi yang lebih aplikatif dan berkelanjutan, sekaligus 

memperkaya diskusi kebijakan penguatan toleransi lokal. Orisinalitas penelitian terletak pada pemetaan empiris 

yang operasional tentang rantai mekanisme “etika global → desain program → perubahan kompetensi toleransi” 

mailto:casram0112@gmail.com
mailto:casram0112@gmail.com


Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 34 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

dalam satu institusi pemuda lintas iman, sehingga melengkapi studi terdahulu yang cenderung normatif atau 

berhenti pada pemetaan indeks/survei tanpa menjelaskan langkah program dan indikator perilaku secara rinci.. 

Kata Kunci: Global Ethics; Religious Tolerance; Plural Society; Interfaith Dialogue; Peace Generation. 

 

1. Pendahuluan 

Dalam beberapa tahun terakhir, isu toleransi beragama di Indonesia tetap krusial karena kualitas hidup 

bersama di ruang publik tidak selalu stabil dan sangat dipengaruhi oleh tata kelola lokal serta dinamika sosial 

masyarakat; hal ini tercermin dari Indeks Kota Toleran (IKT) 2023 yang memosisikan toleransi sebagai ukuran 

kinerja pemerintah kota dan elemen masyarakat dalam mengelola keberagaman, toleransi, dan inklusi sosial, 

sehingga penguatan toleransi tidak cukup berhenti pada wacana, tetapi menuntut praktik dan kebijakan nyata di 

tingkat lokal. Pada saat yang sama, tantangan kebebasan beragama/berkeyakinan masih nyata karena rilis data 

KBB 2024 menandai adanya sinyal regresi perlindungan dan penghormatan KBB serta mencatat ratusan peristiwa 

pelanggaran yang berdampak pada rasa aman kelompok berbeda agama/kepercayaan dan berpotensi memicu 

ketegangan sosial (Institute, 2025). Kerentanan ini semakin penting dikaji pada kelompok muda karena survei 

sikap toleransi siswa SMA 2023 terhadap 947 responden di lima kota (Bandung, Bogor, Surabaya, Surakarta, 

Padang) menunjukkan adanya variasi sikap dari toleran hingga intoleran (termasuk potensi terpapar), yang 

menegaskan bahwa generasi muda merupakan arena strategis sekaligus rentan bagi penguatan toleransi, karena 

itu, fenomena ini mendesak dianalisis secara akademik untuk menjelaskan bagaimana toleransi dibentuk dan 

dipelihara dalam konteks plural, sekaligus penting secara praktis sebagai dasar merancang program dan kebijakan 

pembinaan toleransi yang aplikatif, terukur, dan berkelanjutan, terutama di ruang pendidikan dan komunitas 

pemuda (Institute, 2025). 

Literatur lima tahun terakhir menunjukkan bahwa toleransi beragama banyak dibahas melalui pemetaan 

kondisi toleransi pada level kota, sekolah, dan kampus serta survei sikap generasi muda, yang menegaskan 

toleransi bersifat dinamis dan membutuhkan penguatan ekosistem di ruang pendidikan. Sejumlah studi lain 

menekankan peran dialog lintas iman dan program kepemudaan dalam mengurangi prasangka dan membangun 

kerja sama lintas identitas (Elvinaro & Syarif, 2021; Huda & Nurhalizah, 2025; Munandar & Fahrurrozi, 2024; 

Wahyuni & Karlina, 2024). Pada saat yang sama, kajian etika global (Hans Küng) dan implementasinya dalam 

konteks lokal memperkuat argumen bahwa “nilai minimum bersama” dapat menjadi basis etika publik lintas iman 

tanpa menyamakan ajaran (Sholihan, Komarudin, & Elizabeth, 2024). Namun, masih terbatas penelitian empiris 

yang menjelaskan secara rinci bagaimana etika global diterjemahkan menjadi desain program berjenjang dalam 

satu institusi pemuda lintas iman, lengkap dengan indikator perilaku perubahan toleransi khususnya dalam konteks 

Jawa Barat, sehingga penelitian ini diperlukan untuk mengisi celah pada mekanisme “nilai → program → 

kompetensi toleransi” (Burhanudin, Jajat, & Baedhowi, 2003; Institute, 2024; Sholihan et al., 2024). 

Berangkat dari celah literatur yang masih terbatas dalam menjelaskan secara empiris mekanisme “nilai → 

program → perubahan kompetensi toleransi” pada satu institusi pemuda lintas iman, penelitian ini bertujuan 

menganalisis model toleransi beragama berbasis etika global di Peace Generation (Jawa Barat) dengan fokus pada 

tiga capaian: (1) menjelaskan bagaimana etika global dipahami dan dirumuskan sebagai nilai minimum bersama 

tanpa penyamaan ajaran, (2) memetakan bagaimana nilai tersebut diterjemahkan menjadi strategi/program 

pembinaan toleransi yang berjenjang (aturan dialog, fasilitasi, refleksi, dan kolaborasi), serta (3) mengidentifikasi 

indikator perilaku dan implikasi program terhadap penguatan toleransi generasi muda (misalnya perubahan 

komunikasi, pengelolaan prasangka, pengelolaan konflik, dan kerja sama lintas iman). Dengan tujuan tersebut, 

penelitian ini menawarkan kontribusi baru berupa deskripsi operasional berbasis data lapangan tentang cara kerja 

etika global dalam praktik kelembagaan, sehingga dapat melengkapi studi sebelumnya yang cenderung berhenti 

pada pemetaan indeks/survei, deskripsi dialog secara umum, atau pembahasan konseptual etika global tanpa 

pemetaan langkah program dan indikator perubahan yang rinci. 

Argumen utama penelitian ini adalah bahwa toleransi beragama pada generasi muda dalam masyarakat plural 

cenderung menguat ketika dibangun melalui etika global sebagai nilai minimum bersama yang menggeser 

interaksi lintas iman dari perdebatan doktrin ke kesepakatan etika publik, sehingga identitas teologis tetap terjaga 

namun relasi sosial menjadi lebih aman dan kooperatif (Küng, 1991; Religions, 1993). Secara lebih spesifik, 

penelitian ini mengajukan hipotesis bahwa semakin terstruktur program pembinaan toleransi, semakin besar 

kemungkinan terjadi penurunan prasangka dan peningkatan perilaku toleran (misalnya komunikasi lebih 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 35 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

menghormati, pengelolaan konflik lebih damai, dan kerja sama setara lintas iman) pada peserta muda, karena 

desain seperti ini menciptakan kondisi kontak antarkelompok yang efektif untuk mengurangi prasangka 

(Alphalife, 2018; Pettigrew & Tropp, 2006)  dan memperkuat keterampilan sosial yang dibutuhkan untuk hidup 

berdampingan dalam keberagaman. 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini berfokus pada model toleransi beragama berbasis etika global yang dikembangkan oleh Peace 

Generation sebagai sebuah institusi/komunitas lintas iman di Jawa Barat (khususnya Bandung). Unit analisisnya 

mencakup (1) cara organisasi memaknai “etika global” sebagai dasar nilai bersama, (2) strategi/program 

pembinaan toleransi yang dijalankan, serta (3) implikasi program tersebut terhadap penguatan toleransi generasi 

muda sebagai anggota/partisipan kegiatan (Yin, 2018). 

Penelitian menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan studi kasus karena tujuan utama penelitian 

adalah memahami proses, makna, dan mekanisme “bagaimana” sebuah model toleransi dibangun dan dijalankan 

dalam konteks kelembagaan nyata, bukan menguji hubungan sebab-akibat secara statistik. Studi kasus dipilih agar 

peneliti dapat menggali secara mendalam konteks program, pengalaman partisipan, serta dinamika interaksi lintas 

iman yang tidak dapat direduksi hanya menjadi angka (J W Creswell & Poth, 2018; Yin, 2018). Data kuantitatif 

(jika tersedia) diposisikan sebagai pelengkap deskriptif untuk memperkuat ilustrasi temuan, bukan sebagai desain 

utama (J W Creswell & Poth, 2018). 

Sumber data utama berasal dari informan kunci (pengurus/pendiri, fasilitator, dan anggota/partisipan lintas 

iman) yang terlibat langsung dalam perencanaan dan pelaksanaan program. Sumber data pendukung meliputi 

dokumen kelembagaan (modul pelatihan nilai dasar, pedoman fasilitasi, agenda kegiatan, kode etik/aturan dialog, 

laporan kegiatan) serta materi publikasi (pamflet, rilis kegiatan, konten media sosial/website) yang merekam 

narasi program dan praktik pembinaan toleransi (Denzin & Lincoln, 2018; Patton, 2015). 

Pengumpulan data dilakukan melalui (1) observasi terhadap kegiatan/dialog/pelatihan untuk menangkap 

perilaku toleransi yang tampak (misalnya aturan main dialog, pola fasilitasi, cara peserta merespons perbedaan), 

(2) wawancara mendalam semi-terstruktur untuk menggali pemaknaan etika global, pengalaman peserta, dan 

strategi program dari perspektif internal, serta (3) studi dokumentasi untuk memeriksa konsistensi antara narasi 

program dan implementasinya. Instrumen yang digunakan meliputi pedoman observasi, pedoman wawancara, dan 

lembar telaah dokumen; seluruh data dicatat dalam fieldnotes, direkam (bila diizinkan), dan disertai prosedur etika 

seperti persetujuan partisipan, anonimitas identitas, dan pengamanan data (John W. Creswell, 2010). 

Analisis dilakukan secara tematik melalui tahapan: transkripsi dan organisasi data, reduksi data, pengkodean 

awal, pengelompokan kode menjadi kategori, penarikan tema-tema utama, serta penyusunan narasi temuan yang 

menghubungkan data wawancara–observasi–dokumen. Proses ini dilengkapi dengan triangulasi sumber dan 

metode untuk meningkatkan kredibilitas (membandingkan wawancara, observasi, dan dokumen), serta 

pengecekan ulang makna temuan melalui diskusi peneliti/konfirmasi terbatas bila memungkinkan (Braun & 

Clarke, 2006; Denzin & Lincoln, 2018; Miles, Huberman, & Saldana, 2014). 

3. Hasil dan Pembahasan 

Result 

Pemahaman Etika Global di Peace Generation 

Hasil temeuan penelitian bahwa pemahaman etika global di Peace Generation muncul sebagai dasar program 

yang dipahami pengurus dan anggota sebagai nilai minimum bersama untuk membangun relasi lintas iman tanpa 

menyamakan ajaran. Dari wawancara, pengurus menegaskan bahwa etika global dipakai sebagai “pegangan nilai 

bersama” agar peserta bisa bekerja sama pada isu kemanusiaan sambil tetap menjaga identitas teologis masing-

masing, misalnya melalui penekanan pada nilai menghormati martabat manusia, empati, keadilan, anti-kekerasan, 

dan tanggung jawab sosial (Hasil wawancara, K1); sementara anggota lintas agama menyebut etika global sebagai 

“bahasa bersama” yang membuat mereka nyaman berdialog karena fokus pada perilaku etis, bukan debat 

kebenaran doktrin (Hasil wawancara , A2). Pada observasi kegiatan, etika global tampak dioperasionalkan lewat 

aturan main forum (saling menghormati, tidak menyerang keyakinan, mendengar aktif), pola fasilitasi dialog yang 

menuntun peserta mengidentifikasi nilai bersama dari pengalaman hidup, serta praktik kolaborasi lintas iman 

dalam aktivitas sosial, terlihat dari cara fasilitator mengarahkan percakapan pada “apa yang bisa kita lakukan 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 36 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

bersama” dan peserta merespons dengan narasi empati serta penghargaan terhadap perbedaan. Temuan ini 

diperkuat oleh dokumentasi internal (modul/agenda/kode etik program) yang secara eksplisit merumuskan nilai-

nilai kunci sebagai capaian pembelajaran dan indikator praktik toleransi, misalnya daftar nilai dasar, pedoman 

interaksi, dan rancangan sesi yang menempatkan toleransi sebagai keterampilan sosial-etik yang dilatih melalui 

perjumpaan, refleksi, dan kerja sama. 

 

Tabel 1, Pemahaman Etika Global sebagai Dasara Program Peace Generation 

 

Berdasarkan wawancara, observasi, dan dokumentasi, data menunjukkan bahwa Peace Generation 

memahami etika global sebagai nilai minimum bersama yang dipakai untuk memperkuat relasi lintas iman tanpa 

menyamakan ajaran agama. Etika global diposisikan sebagai pedoman moral praktis, seperti penghormatan pada 

martabat manusia, empati, keadilan, anti-kekerasan, dan tanggung jawab social, yang memandu cara peserta 

berdialog dan bekerja sama. Pemahaman ini tampak pada perangkat program (modul nilai, kode etik, rancangan 

sesi), cara fasilitator mengelola ruang dialog (aturan main, mendengar aktif, refleksi nilai), serta pengalaman 

peserta yang lebih nyaman berinteraksi karena fokus pada etika perilaku, bukan debat doktrin. 

Dari data tersebut, ditemukan bahwa etika global konsisten dipahami sebagai common ground (titik temu 

nilai) dan sekaligus batas aman agar identitas teologis tetap terjaga; kedua, nilai-nilai itu tidak berhenti sebagai 

wacana, tetapi dioperasionalkan melalui modul, aturan interaksi, dan desain kegiatan sehingga bisa dipraktikkan; 

ketiga, mekanisme internalisasinya cenderung melalui dialog terfasilitasi dan refleksi pengalaman yang 

mengarahkan peserta pada “apa yang bisa dilakukan bersama” dibanding memperdebatkan kebenaran; keempat, 

kecenderungan hasil praktik mengarah pada ruang dialog yang lebih aman, pengurangan prasangka, dan 

meningkatnya kolaborasi lintas iman pada isu kemanusiaan. Kesimpulan sementara, etika global di Peace 

Generation bekerja sebagai kerangka etika yang aplikatif: menyatukan kelompok berbeda lewat nilai moral 

minimum dan mengubah toleransi dari konsep normatif menjadi praktik sosial yang nyata. 

Temuan ini menunjukkan bahwa “etika global” di Peace Generation berfungsi sebagai kerangka etika publik 

yang menjembatani komitmen iman dengan kehidupan bersama dalam masyarakat plural: toleransi dibangun 

bukan lewat penyamaan doktrin, melainkan lewat kesepakatan pada nilai minimum bersama (martabat manusia, 

empati, keadilan, non-kekerasan, tanggung jawab sosial) yang aman bagi identitas teologis masing-masing, 

sehingga salah paham toleransi sebagai relativisme dapat ditekan dan ruang dialog menjadi lebih nyaman serta 

produktif. Secara ilmiah, data ini menambah pengetahuan tentang fenomena toleransi lintas agama karena 

memperlihatkan bahwa toleransi yang efektif tidak cukup berbasis wacana normatif, tetapi membutuhkan 

operasionalisasi nilai melalui perangkat program (modul, kode etik, desain sesi), mekanisme pembelajaran 

pengalaman (dialog terfasilitasi dan refleksi), serta kolaborasi aksi kemanusiaan yang dapat diamati sebagai 

praktik sosial; dengan demikian, etika global terbukti bukan sekadar gagasan universal, melainkan model yang 

“mendarat” di level komunitas dan berpotensi meningkatkan kualitas relasi lintas iman, mengurangi prasangka, 

dan memperkuat toleransi generasi muda. 

 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 37 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

Strategi/Program Pembinaan Toleransi 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi, strategi/program pembinaan toleransi di Peace 

Generation tampak dijalankan melalui rangkaian kegiatan yang terstruktur dari tahap penguatan nilai hingga 

praktik kolaborasi lintas iman. Dari wawancara, pengurus menjelaskan bahwa pembinaan dimulai dengan 

penanaman nilai-nilai dasar sebagai “fondasi bersama” sebelum peserta masuk ke sesi dialog lintas agama, 

sehingga diskusi tidak diarahkan pada perdebatan doktrin melainkan pada pembentukan sikap etis dalam relasi 

sosial (Wawancara K1). Temuan observasi memperlihatkan strategi ini dioperasionalkan melalui fasilitasi yang 

ketat: fasilitator membuka kegiatan dengan aturan main dialog (misalnya menghormati, tidak menyerang 

keyakinan, mendengar aktif), lalu mengarahkan peserta pada refleksi pengalaman dan latihan komunikasi 

(mengidentifikasi prasangka, mengubah bahasa yang menghakimi, merespons dengan empati), sebelum ditutup 

dengan rencana aksi atau kerja bersama yang melibatkan peserta lintas iman secara setara. Sementara itu, 

dokumentasi program (agenda pelatihan, modul/materi, pedoman fasilitasi, dan laporan kegiatan) menguatkan 

bahwa strategi pembinaan dirancang sebagai proses berjenjang—nilai → dialog terfasilitasi → refleksi → 

kolaborasi—dengan indikator perilaku yang diharapkan (komunikasi hormat, pengelolaan konflik, kerja sama 

lintas iman) serta mekanisme tindak lanjut melalui kegiatan/proyek bersama. 

Tabel 2, Strategi/Program Pembinaan Toleransi 

  No Komponen 

strategi/program 

Apa yang dilakukan (ringkas) Indikator yang terlihat/tercatat 

  1 Penanaman nilai dasar 

(fondasi bersama) 

Peserta dikenalkan nilai-nilai dasar 

sebagai pegangan bersama sebelum 

masuk dialog 

Ada materi nilai inti; tujuan sesi 

menekankan etika publik, bukan debat 

doktrin 

  2 Aturan main dialog 

(safe space) 

Fasilitator menetapkan ground rules: 

menghormati, tidak menyerang, 

mendengar aktif 

Peserta mengikuti tata tertib; bahasa 

lebih tertib; interupsi/serangan personal 

ditekan 

  3 Dialog lintas iman 

terfasilitasi 

Diskusi diarahkan pada saling 

memahami pengalaman, bukan adu 

klaim kebenaran 

Pertanyaan fasilitator fokus 

“pengalaman” & “nilai”; peserta 

merespons tanpa menyerang keyakinan 

  4 Refleksi & latihan 

komunikasi 

Peserta mengidentifikasi prasangka, 

mengubah bahasa menghakimi, 

merespons dengan empati 

Ada sesi refleksi; muncul kemampuan 

meminta maaf, menahan stereotip, aktif 

mendengar 

  5 Kolaborasi aksi/proyek 

kemanusiaan 

Peserta lintas iman bekerja sama dalam 

kegiatan sosial/isu kemanusiaan 

Pembagian peran setara; keputusan 

bersama; kerja tim lintas iman 

  6 Tindak lanjut & 

penguatan jejaring 

Ada follow-up kegiatan/komunitas 

untuk menjaga relasi dan pembiasaan 

toleransi 

Kegiatan berulang; jaringan 

alumni/komunitas; rencana aksi 

berkelanjutan 

 

 

Tabel diatas menjelaskan bahwa, strategi pembinaan toleransi di Peace Generation berjalan sebagai proses 

yang berjenjang dan terstruktur. Program dimulai dari penguatan nilai dasar sebagai pegangan bersama, 

dilanjutkan dengan dialog lintas iman yang difasilitasi menggunakan aturan main yang jelas untuk menjaga ruang 

diskusi tetap aman. Setelah itu peserta diarahkan pada refleksi dan latihan komunikasi agar mampu mengenali 

prasangka, menggunakan bahasa yang lebih menghormati, serta merespons perbedaan dengan empati. Tahap 

berikutnya adalah kolaborasi dalam kegiatan atau proyek kemanusiaan yang melibatkan peserta lintas iman secara 

setara, disertai tindak lanjut agar relasi dan pembiasaan toleransi dapat berlanjut. 

Dari data tampak kecenderungan bahwa pembinaan toleransi tidak dilakukan secara spontan, tetapi melalui 

mekanisme yang dibuat sistematis. Nilai-nilai dasar ditempatkan sebagai fondasi awal agar peserta memiliki 

“bahasa bersama” sebelum memasuki ruang dialog. Selanjutnya, aturan main dan fasilitasi menjadi kunci untuk 

menurunkan ketegangan, mencegah diskusi berubah menjadi perdebatan doktrin, dan menjaga interaksi tetap 

saling menghormati. Proses pembelajaran cenderung bertumpu pada pengalaman langsung lalu menguat melalui 

kerja bersama pada isu kemanusiaan yang membuat toleransi hadir dalam bentuk tindakan nyata. Kesimpulan 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 38 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

sementara, pola berjenjang (nilai → dialog aman → refleksi/latihan → kolaborasi → tindak lanjut) membuat 

toleransi lebih mudah dipraktikkan, diamati, dan dipelihara. 

Temuan ini bermakna bahwa toleransi generasi muda lebih efektif diperkuat ketika diposisikan sebagai 

kompetensi sosial yang dilatih, bukan sekadar ajakan normatif. Strategi Peace Generation menambah pengetahuan 

tentang fenomena toleransi lintas agama dengan menunjukkan “cara kerja” toleransi di level program: nilai 

bersama membangun dasar moral, fasilitasi menciptakan ruang aman untuk perjumpaan, refleksi mengubah 

prasangka menjadi pemahaman, dan kolaborasi mengubah pemahaman menjadi tindakan sosial. Implikasinya, 

model pembinaan seperti ini dapat menjadi rujukan bagi lembaga lintas agama atau institusi pendidikan karena 

menyediakan langkah-langkah praktis yang dapat direplikasi dan dievaluasi (misalnya melalui indikator 

komunikasi hormat, pengelolaan konflik, dan intensitas kerja sama lintas iman). 

Implikasi terhadap penguatan toleransi generasi muda 

Data temuan implikasi model Peace Generation terhadap penguatan toleransi generasi muda tampak pada 

perubahan yang bersifat praktis dalam relasi sosial: dalam wawancara, beberapa anggota muda menyebut setelah 

mengikuti rangkaian kegiatan mereka menjadi lebih berani berinteraksi dengan teman beda agama, lebih mampu 

menahan komentar bernada stereotip, dan lebih nyaman berdialog karena sudah memiliki “aturan main” yang 

jelas (Wawancara A1). Pada sesi-sesi yang diamati, penguatan toleransi terlihat dari perilaku nyata seperti 

mendengar aktif, penggunaan bahasa yang lebih menghormati, kesiapan meminta maaf ketika ada ungkapan yang 

menyinggung, serta munculnya kerja sama lintas iman dalam aktivitas kemanusiaan, misalnya pembagian peran 

yang setara, saling membantu, dan keputusan bersama tanpa membawa klaim kebenaran agama ke dalam forum. 

Sementara itu, dokumentasi komunitas (agenda kegiatan, materi pelatihan, pedoman fasilitasi, dan laporan 

aktivitas) menunjukkan bahwa toleransi generasi muda memang ditargetkan sebagai capaian program melalui 

latihan nilai dasar, dialog terfasilitasi, dan proyek kolaboratif, sehingga toleransi tercatat bukan hanya sebagai 

“sikap”, tetapi sebagai kompetensi yang dilatih dan dipraktikkan dalam perjumpaan lintas iman. 

Tabel 2, Implikasi Model Peace Generation terhadap Toleransi Generasi Muda 

 

 
Berdasarkan wawancara, observasi, dan dokumentasi program, data lapangan menunjukkan bahwa Peace 

Generation memperkuat toleransi generasi muda dengan menjadikan perjumpaan lintas iman sebagai proses 

pembelajaran yang terarah: peserta merasa lebih berani berinteraksi dengan teman beda agama, lebih mampu 

menahan stereotip, dan lebih nyaman berdialog karena adanya aturan main dan fasilitasi yang membuat ruang 

diskusi lebih aman. Temuan ini juga tampak saat kegiatan berlangsung melalui perilaku nyata seperti mendengar 

aktif, penggunaan bahasa yang lebih menghormati, kesediaan meminta maaf ketika ada ungkapan yang 

menyinggung, serta pembagian peran yang setara dalam kolaborasi lintas iman. Dokumentasi program 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 39 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

menguatkan bahwa toleransi memang ditargetkan sebagai capaian melalui agenda pelatihan, modul nilai, 

pedoman fasilitasi, dan laporan kegiatan/proyek kolaboratif. 

Dari data tersebut tampak beberapa kecenderungan yang konsisten. Toleransi tidak hanya berhenti pada 

sikap, tetapi terlihat terutama sebagai praktik dan keterampilan yang dapat diamati, seperti cara peserta 

berkomunikasi lebih hormat, kesediaan meminta maaf ketika ada ungkapan yang menyinggung, serta kemampuan 

bekerja sama secara setara dengan teman beda agama. Penguatan toleransi juga sangat dipengaruhi oleh struktur 

kegiatan yang jelas yang membantu menurunkan ketegangan, menciptakan rasa aman, dan memperkecil 

prasangka saat peserta bertemu pihak yang berbeda. Selain itu, pembelajaran toleransi cenderung paling kuat 

ketika dilakukan melalui pengalaman langsung dan kolaborasi, yakni saat peserta mengalami perjumpaan, 

berdialog secara terarah, lalu melakukan kerja bersama pada isu-isu kemanusiaan. Keluaran program pun 

cenderung tampak dalam dua ranah yang saling terkait: perubahan sikap (lebih terbuka, lebih percaya, prasangka 

menurun) dan perubahan tindakan/keterampilan (komunikasi lebih menghormati, kolaborasi lintas iman, serta 

konflik yang dikelola lebih damai). Kesimpulan sementara, toleransi generasi muda dalam model ini paling efektif 

tumbuh ketika perjumpaan lintas iman diatur secara aman, reflektif, dan diarahkan pada kerja bersama. 

Temuan ini bermakna bahwa penguatan toleransi generasi muda tidak cukup dengan kampanye normatif 

tentang “hidup rukun”, tetapi membutuhkan desain program yang menerjemahkan nilai-nilai bersama menjadi 

kompetensi sosial yang dilatih dan dibiasakan. Data menambah pengetahuan tentang toleransi di masyarakat 

plural karena memperlihatkan mekanisme kerja yang lebih konkret: toleransi menjadi “terukur” pada level mikro 

melalui norma komunikasi (mendengar aktif, bahasa hormat), pengendalian prasangka (menahan stereotip), 

pemulihan relasi (meminta maaf), dan kemampuan bekerja lintas identitas untuk tujuan kemanusiaan. Dengan 

kata lain, model Peace Generation menunjukkan bahwa toleransi berbasis etika global dapat berfungsi sebagai 

strategi praktis untuk membangun ruang dialog yang aman, mengurangi prasangka melalui perjumpaan 

terstruktur, dan memperkuat toleransi generasi muda tanpa harus mengaburkan identitas keagamaan masing-

masing. 

Discussion 

Penelitian ini merangkum bahwa Peace Generation di Jawa Barat menawarkan model penguatan toleransi 

generasi muda yang operasional, yakni berangkat dari nilai minimum bersama (etika global) untuk memungkinkan 

relasi lintas iman berjalan tanpa penyamaan ajaran, lalu menerjemahkannya ke dalam desain program berjenjang: 

penanaman nilai dasar, penetapan aturan dialog (safe space), dialog terfasilitasi, refleksi/latihan komunikasi, 

hingga kolaborasi aksi kemanusiaan (Elvinaro & Syarif, 2021; Huda & Nurhalizah, 2025; Indonesia, 2020). 

Temuan ini relevan dengan konteks Indonesia mutakhir yang masih menunjukkan dinamika toleransi di level kota 

serta variasi sikap toleransi di kalangan pelajar, sehingga penguatan toleransi berbasis program terstruktur di ruang 

pendidikan dan komunitas pemuda menjadi kebutuhan strategis (Institute, 2024; Missie, 2025). 

Hasil penelitian ini sejalan dengan studi-studi mutakhir yang menegaskan bahwa toleransi generasi muda 

dapat diperkuat melalui pendidikan damai, dialog lintas iman, dan strategi komunikasi komunitas—baik melalui 

penguatan nilai-nilai perdamaian di ruang pendidikan maupun melalui praktik dialog/kolaborasi yang dikelola 

organisasi pemuda (Burhanudin, Jajat, & Baedhowi, 2003; Elvinaro & Syarif, 2021; Huda & Nurhalizah, 2025; 

Munandar & Fahrurrozi, 2024; Wahyuni & Karlina, 2024). Perbedaannya sekaligus kebaruan (novelty) penelitian 

ini terletak pada pemetaan empiris yang lebih operasional tentang bagaimana etika global diterjemahkan menjadi 

langkah program berjenjang (nilai minimum bersama → safe space & aturan dialog → dialog terfasilitasi → 

refleksi/latihan komunikasi → kolaborasi aksi kemanusiaan) serta bagaimana toleransi tampil sebagai kompetensi 

sosial yang dapat diamati (bahasa lebih menghormati, pengelolaan konflik lebih damai, kerja sama setara lintas 

iman), sehingga memperkaya studi yang sebelumnya cenderung berhenti pada narasi normatif, kanal komunikasi 

(media sosial), atau deskripsi program tanpa indikator perilaku dan mekanisme perubahan yang rinci. 

Secara sosial dan ideologis, temuan ini bermakna bahwa penguatan toleransi generasi muda dalam 

masyarakat plural dapat dilakukan secara efektif melalui etika publik yang disepakati bersama, bukan melalui 

perdebatan doktrin, sehingga relasi lintas iman dapat tetap menjaga identitas keagamaan sekaligus membangun 

kepercayaan dan kerja sama pada isu kemanusiaan; hal ini memperluas pemahaman bahwa toleransi bukan 

sekadar wacana normatif, melainkan kompetensi sosial yang bisa dilatih melalui desain program yang aman, 

reflektif, dan kolaboratif, serta relevan dengan kebutuhan penguatan ekosistem toleransi di Indonesia yang masih 

dinamis pada level kota dan kelompok pelajar. Dari sisi fungsi, model ini berpotensi menciptakan ruang dialog 

yang lebih aman, menurunkan prasangka, dan meningkatkan kemampuan komunikasi lintas identitas serta 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 40 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

kolaborasi generasi muda; namun dari sisi disfungsi, pendekatan “nilai minimum” berisiko menghasilkan toleransi 

yang terlalu prosedural atau “seremonial” bila tidak disertai pengukuran dampak dan tindak lanjut berkelanjutan, 

bisa terbatas pada peserta yang sudah moderat (selection bias), dan dapat menghindari pembahasan ketimpangan 

atau isu struktural yang sering menjadi akar ketegangan antar-kelompok, sehingga dampak transformasinya perlu 

dijaga melalui perluasan jangkauan program dan penguatan evaluasi (Missie, 2025; Munandar & Fahrurrozi, 

2024). 

Temuan ini bermakna bahwa penguatan toleransi generasi muda dalam masyarakat plural lebih efektif ketika 

dibangun melalui etika publik yang disepakati bersama, bukan melalui negosiasi klaim kebenaran teologis. Secara 

sosial, model Peace Generation menunjukkan bahwa toleransi dapat “diturunkan” menjadi seperangkat 

kompetensi yang bisa dilatih sehingga memperkuat kohesi sosial dan mengurangi jarak antarkelompok pada level 

keseharian. Secara ideologis, pendekatan nilai minimum bersama ini memperluas pemahaman tentang etika global 

sebagai kerangka praktis untuk hidup bersama (bukan pengganti agama), sejalan dengan gagasan etika global 

Hans Küng dan deklarasi etika global yang menekankan komitmen moral lintas tradisi sebagai prasyarat 

perdamaian (Küng, 1998; Religions, 1993), konsisten dengan penjelasan bahwa kontak antarkelompok yang 

terstruktur dapat menurunkan prasangka (Allport & Ross, 1967; Pettigrew & Tropp, 2006). 

Secara fungsional, model Peace Generation berpotensi menghasilkan dampak positif yang nyata: ia 

menciptakan safe space dialog, menurunkan prasangka, dan melatih toleransi sebagai kompetensi sosial 

(komunikasi hormat, pengelolaan konflik, kolaborasi lintas iman) sehingga generasi muda lebih siap hidup dalam 

keberagaman dan memperkuat kohesi sosial di ruang publik. Namun, ada potensi disfungsi yang perlu diantisipasi: 

toleransi bisa menjadi “seremonial” jika berhenti pada kegiatan sekali waktu tanpa tindak lanjut; program 

cenderung hanya menjangkau pemuda yang sudah moderat (selection bias) sehingga kelompok rentan eksklusif 

tidak tersentuh; dan pendekatan “nilai minimum bersama” berisiko mengabaikan dimensi struktural (regulasi, 

diskriminasi layanan, relasi kuasa lokal) yang ikut memproduksi ketegangan, padahal konteks toleransi Indonesia 

di level kota dan pelajar masih dinamis dan memerlukan penguatan ekosistem yang lebih luas(Institute, 2025). 

Berdasarkan temuan, kebijakan yang disarankan ialah institusionalisasi model berjenjang (nilai → aturan 

dialog → dialog terfasilitasi → refleksi/latihan komunikasi → kolaborasi aksi) ke dalam program sekolah/kampus 

dan komunitas pemuda melalui kemitraan pemerintah daerah, lembaga pendidikan, dan organisasi lintas iman, 

disertai pelatihan fasilitator serta pedoman safe dialogue agar kualitas perjumpaan terjaga. Untuk mengatasi risiko 

seremonial dan memperluas dampak, perlu dibuat sistem evaluasi yang sederhana namun konsisten (indikator 

perilaku komunikasi hormat, jejaring kolaborasi lintas iman, penurunan prasangka), strategi rekrutmen inklusif 

yang menarget kelompok rentan eksklusif, serta skema dukungan berkelanjutan (pendanaan program, kalender 

tindak lanjut, dan mekanisme mediasi/rujukan konflik) agar toleransi tidak hanya menjadi kegiatan, tetapi menjadi 

kebiasaan sosial yang terukur dan terus. 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan pelajaran utama bahwa toleransi beragama pada masyarakat plural, khususnya 

di kalangan generasi muda, dapat diperkuat secara efektif ketika dibangun melalui etika global sebagai nilai 

minimum bersama yang menjaga identitas teologis tetap utuh namun mengarahkan relasi lintas iman pada 

komitmen etis yang disepakati. Studi ini menemukan bahwa Peace Generation menerjemahkan etika global 

menjadi strategi pembinaan yang berjenjang, penguatan nilai dasar, aturan dialog (safe space), dialog terfasilitasi, 

refleksi/latihan komunikasi, dan kolaborasi aksi kemanusiaan, sehingga toleransi tampak sebagai kompetensi 

sosial yang dapat diamati melalui komunikasi yang lebih menghormati, pengelolaan prasangka, dan kerja sama 

lintas iman di ruang publik. 

Kontribusi ilmiah penelitian ini terletak pada penguatan bukti empiris tentang operasionalisasi etika global 

dalam program lintas iman berbasis generasi muda di Jawa Barat, sekaligus menawarkan model konseptual yang 

lebih aplikatif tentang “cara kerja” toleransi: dari nilai minimum bersama menjadi perangkat program, lalu 

menghasilkan perubahan pada perilaku sosial. Dengan demikian, penelitian ini memperluas kajian toleransi yang 

sebelumnya banyak bersifat normatif menjadi lebih terukur pada level praktik, serta memperlihatkan bahwa 

toleransi dapat dipahami sebagai kompetensi yang dapat dilatih, dipelihara, dan direplikasi dalam konteks 

kelembagaan. 

Meski demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan. Pertama, cakupan studi berfokus pada satu institusi 

dan konteks wilayah tertentu sehingga generalisasi ke komunitas lain perlu dilakukan secara hati-hati. Kedua, 

ukuran dampak toleransi masih dominan kualitatif sehingga belum sepenuhnya menangkap perubahan jangka 



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 41 of  41 

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia 

panjang atau perbandingan sebelum–sesudah secara kuantitatif. Ketiga, penelitian ini belum secara mendalam 

menguji pengaruh faktor struktural (kebijakan lokal, dinamika relasi kuasa, atau kondisi sosial-ekonomi) terhadap 

keberhasilan program. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan memperluas lokasi dan tipe lembaga 

lintas iman, menggunakan desain campuran (mixed methods) dengan indikator dampak yang lebih terukur dan 

longitudinal, serta memasukkan analisis faktor struktural agar pemahaman tentang model toleransi berbasis etika 

global menjadi lebih komprehensif.. 

 

5. Referensi 

Allport, G. W., & Ross, J. M. (1967). Personal Religious Orientation and Prejudice. Journal of Personality and Social 

Psychology, 5(4), 432–443. https://doi.org/10.1037/h0021212 

Alphalife. (2018). Lusi Antonio Tagle Net Worth & Biography. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77–101. 

Burhanudin, Jajat, & Baedhowi, A. (2003). Transformasi Otori– tas Keagamaan: Pengalaman Islam Indonesia, Gramedia 

Pusta– ka Utama bekerjasama dengan PPIM, UIN Jakarta dan Basic Education Project. Depag. 

Creswell, J W, & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches (4, Ed.). 

Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Creswell, John W. (2010). Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan Mixed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The SAGE Handbook of Qualitative Research. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications. 

Elvinaro, A., & Syarif, Z. A. (2021). Peace Generation Promosi Moderasi Beragama Melalui Media Sosial. JISPO: Jurnal 

Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, 11(2). https://doi.org/10.15575/jispo.v11i2.14411 

Huda, M. N., & Nurhalizah, P. (2025). Analisis Strategi Komunikasi Damai Peace Generation Dalam Membangun Toleransi 

di Kalangan Gen-Z Jawa Barat. Jurnal Mediakita: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam. 

https://doi.org/10.30762/mediakita.v9i1.11719 

Indonesia, P. (2020). Newsletter PeaceGen September 2020. Retrieved from https://peacegen.id/storage/app/media/uploaded-

files/Newsletter-PeaceGen-September-2020.pdf 

Institute, S. (2024). Laporan Indeks Kota Toleran (IKT) 2023. Jakarta: SETARA Institute. Retrieved from SETARA Institute 

website: https://setara-institute.org/ikt/ 

Institute, S. (2025). Rilis Data Kebebasan Beragama/Berkeyakinan (KBB) 2024. Jakarta: SETARA Institute. Retrieved from 

SETARA Institute website: https://setara-institute.org/ 

Küng, H. (1991). Global Responsibility: In Search of a New World Ethic. London: SCM Press. 

Küng, H. (1998). A Global Ethic for Global Politics and Economics. New York: Oxford University Press. 

Miles, Huberman, & Saldana. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook. UI-Press. Sage Publications. 

Missie, M. met een. (2025). JISRA Global Annual Narrative Report 2024. Retrieved from 

https://www.mensenmeteenmissie.nl/wp-content/uploads/2025/05/JISRA-Global-Annual-Report-2024.pdf 

Munandar, & Fahrurrozi. (2024). Harmony in Schools: Exploring the Impact of the Peaceful Schools Program in Building 

Tolerance and Peace. International Journal of Islamic Business and Society (IJIBS), 2(2), 111–128. 

https://doi.org/10.30653/ijibs.v2i2.295 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Pettigrew, T. F., & Tropp, L. R. (2006). A Meta-Analytic Test of Intergroup Contact Theory. Journal of Personality and Social 

Psychology, 90(5), 751–783. https://doi.org/10.1037/0022-3514.90.5.751 

Religions, P. of the W. (1993). Declaration Toward a Global Ethic (Chicago, 4 September 1993). Retrieved from 

https://www.weltethos.org/wp-content/uploads/2023/08/Decl_english.pdf 

Sholihan, S., Komarudin, M., & Elizabeth. (2024). Implementing Global Ethics in Local Context: A Study of Religious 

Tolerance Model in Bandung-Based Peace Generation Institution. QIJIS: Qudus International Journal of Islamic 

Studies, 12(2). https://doi.org/10.21043/qijis.v12i2.22766 

Wahyuni, R., & Karlina, D. (2024). Digital Activism for Peace: Exploring Instagram’s Role in Interfaith Dialogue in Indonesia. 

Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan. 

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods 6th edition. Singapore: SAGE Publications, 

Inc. 

  

 


