JOURNAL OF SOCIETY
AND DEVELOPMENT

jsd@medpro.my.id @ https;//journal.medpro.my.id/index php/jsd/

JOURNAL OF SOCIETY AND DEVELOPMENT

MEDPRO

Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway
for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia

Casram'*

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: casram0112@gmail.com

* Correspondence: casram0112@gmail.com

Abstract: This study aims to analyze a global-ethics-based model of religious tolerance developed by Peace
Generation in West Java by explaining how global ethics is understood as a shared minimum value framework,
how this framework is translated into tolerance-building programs, and how it strengthens youth tolerance in a
plural society. Employing a qualitative case-study design, data were collected through in-depth interviews,
participant observation, and document analysis (training modules, facilitation guidelines, program agendas, and
activity reports), and were analyzed thematically through coding, categorization, and theme development to map
program mechanisms and behavioral indicators of tolerance. The findings indicate that Peace Generation frames
global ethics not as religious equalization, but as a form of public ethics emphasizing shared minimum values
(e.g., respect for human dignity, empathy, justice, and non-violence), operationalized through a structured
sequence of activities: core values training, dialogue ground rules (safe space), facilitated interfaith dialogue,
reflective communication exercises, and interfaith humanitarian collaboration. As a result, youth tolerance is
strengthened as an observable social competence, reflected in more respectful communication, reduced
prejudice, more peaceful conflict management, and increased cross-identity cooperation. This study contributes
to tolerance scholarship by offering practical guidance for educational institutions and youth communities to
design more applicable and sustainable tolerance programs, while also informing local policy discussions on
strengthening tolerance. The originality of this study lies in its operational, empirical mapping of the mechanism
chain “global ethics — program design — changes in youth tolerance competencies” within a youth interfaith
institution, thereby complementing prior studies that tend to remain normative or stop at index/survey mapping
without detailing program steps and behavioral indicators.

Keywords: Global Ethics; Religious Tolerance; Plural Society; Interfaith Dialogue; Peace Generation.

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menganalisis model toleransi beragama berbasis etika global pada Peace
Generation di Jawa Barat dengan menjelaskan bagaimana etika global dipahami sebagai nilai minimum bersama,
bagaimana nilai tersebut diterjemahkan menjadi strategi pembinaan toleransi, serta bagaimana implikasinya
terhadap penguatan toleransi generasi muda dalam masyarakat plural. Penelitian menggunakan desain kualitatif
studi kasus dengan pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi kegiatan, dan studi dokumentasi
(modul, pedoman fasilitasi, agenda dan laporan program), kemudian dianalisis menggunakan analisis tematik
melalui pengkodean, kategorisasi, dan penarikan tema untuk memetakan mekanisme program dan indikator
perilaku toleransi. Temuan menunjukkan bahwa Peace Generation memosisikan etika global bukan sebagai
penyamaan ajaran, melainkan sebagai kerangka etika publik yang menekankan nilai-nilai minimum bersama
(misalnya penghormatan martabat manusia, empati, keadilan, dan non-kekerasan) yang dioperasionalkan
melalui tahapan program berjenjang: penguatan nilai dasar, aturan dialog (safe space), dialog terfasilitasi,
refleksi/latihan komunikasi, dan kolaborasi aksi kemanusiaan lintas iman; implikasinya, toleransi generasi muda
tampak menguat sebagai kompetensi sosial yang dapat diamati melalui komunikasi yang lebih menghormati,
pengelolaan prasangka, pengelolaan konflik yang lebih damai, dan kerja sama lintas identitas. Penelitian ini
berkontribusi pada pengembangan kajian toleransi dengan menawarkan dasar praktis bagi lembaga pendidikan
dan komunitas pemuda untuk merancang program toleransi yang lebih aplikatif dan berkelanjutan, sekaligus
memperkaya diskusi kebijakan penguatan toleransi lokal. Orisinalitas penelitian terletak pada pemetaan empiris
yang operasional tentang rantai mekanisme “etika global — desain program — perubahan kompetensi toleransi”

http://journal. medpro.my.id/index.php/jsd


mailto:casram0112@gmail.com
mailto:casram0112@gmail.com

Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 34 of 41

dalam satu institusi pemuda lintas iman, sehingga melengkapi studi terdahulu yang cenderung normatif atau
berhenti pada pemetaan indeks/survei tanpa menjelaskan langkah program dan indikator perilaku secara rinci..

Kata Kunci: Global Ethics; Religious Tolerance; Plural Society; Interfaith Dialogue; Peace Generation.

1. Pendahuluan

Dalam beberapa tahun terakhir, isu toleransi beragama di Indonesia tetap krusial karena kualitas hidup
bersama di ruang publik tidak selalu stabil dan sangat dipengaruhi oleh tata kelola lokal serta dinamika sosial
masyarakat; hal ini tercermin dari Indeks Kota Toleran (IKT) 2023 yang memosisikan toleransi sebagai ukuran
kinerja pemerintah kota dan elemen masyarakat dalam mengelola keberagaman, toleransi, dan inklusi sosial,
sehingga penguatan toleransi tidak cukup berhenti pada wacana, tetapi menuntut praktik dan kebijakan nyata di
tingkat lokal. Pada saat yang sama, tantangan kebebasan beragama/berkeyakinan masih nyata karena rilis data
KBB 2024 menandai adanya sinyal regresi perlindungan dan penghormatan KBB serta mencatat ratusan peristiwa
pelanggaran yang berdampak pada rasa aman kelompok berbeda agama/kepercayaan dan berpotensi memicu
ketegangan sosial (Institute, 2025). Kerentanan ini semakin penting dikaji pada kelompok muda karena survei
sikap toleransi siswa SMA 2023 terhadap 947 responden di lima kota (Bandung, Bogor, Surabaya, Surakarta,
Padang) menunjukkan adanya variasi sikap dari toleran hingga intoleran (termasuk potensi terpapar), yang
menegaskan bahwa generasi muda merupakan arena strategis sekaligus rentan bagi penguatan toleransi, karena
itu, fenomena ini mendesak dianalisis secara akademik untuk menjelaskan bagaimana toleransi dibentuk dan
dipelihara dalam konteks plural, sekaligus penting secara praktis sebagai dasar merancang program dan kebijakan
pembinaan toleransi yang aplikatif, terukur, dan berkelanjutan, terutama di ruang pendidikan dan komunitas
pemuda (Institute, 2025).

Literatur lima tahun terakhir menunjukkan bahwa toleransi beragama banyak dibahas melalui pemetaan
kondisi toleransi pada level kota, sekolah, dan kampus serta survei sikap generasi muda, yang menegaskan
toleransi bersifat dinamis dan membutuhkan penguatan ekosistem di ruang pendidikan. Sejumlah studi lain
menekankan peran dialog lintas iman dan program kepemudaan dalam mengurangi prasangka dan membangun
kerja sama lintas identitas (Elvinaro & Syarif, 2021; Huda & Nurhalizah, 2025; Munandar & Fahrurrozi, 2024;
Wahyuni & Karlina, 2024). Pada saat yang sama, kajian etika global (Hans Kiing) dan implementasinya dalam
konteks lokal memperkuat argumen bahwa “nilai minimum bersama” dapat menjadi basis etika publik lintas iman
tanpa menyamakan ajaran (Sholihan, Komarudin, & Elizabeth, 2024). Namun, masih terbatas penelitian empiris
yang menjelaskan secara rinci bagaimana etika global diterjemahkan menjadi desain program berjenjang dalam
satu institusi pemuda lintas iman, lengkap dengan indikator perilaku perubahan toleransi khususnya dalam konteks
Jawa Barat, sehingga penelitian ini diperlukan untuk mengisi celah pada mekanisme “nilai — program —
kompetensi toleransi” (Burhanudin, Jajat, & Baedhowi, 2003; Institute, 2024; Sholihan et al., 2024).

Berangkat dari celah literatur yang masih terbatas dalam menjelaskan secara empiris mekanisme “nilai —
program — perubahan kompetensi toleransi” pada satu institusi pemuda lintas iman, penelitian ini bertujuan
menganalisis model toleransi beragama berbasis etika global di Peace Generation (Jawa Barat) dengan fokus pada
tiga capaian: (1) menjelaskan bagaimana etika global dipahami dan dirumuskan sebagai nilai minimum bersama
tanpa penyamaan ajaran, (2) memetakan bagaimana nilai tersebut diterjemahkan menjadi strategi/program
pembinaan toleransi yang berjenjang (aturan dialog, fasilitasi, refleksi, dan kolaborasi), serta (3) mengidentifikasi
indikator perilaku dan implikasi program terhadap penguatan toleransi generasi muda (misalnya perubahan
komunikasi, pengelolaan prasangka, pengelolaan konflik, dan kerja sama lintas iman). Dengan tujuan tersebut,
penelitian ini menawarkan kontribusi baru berupa deskripsi operasional berbasis data lapangan tentang cara kerja
etika global dalam praktik kelembagaan, sehingga dapat melengkapi studi sebelumnya yang cenderung berhenti
pada pemetaan indeks/survei, deskripsi dialog secara umum, atau pembahasan konseptual etika global tanpa
pemetaan langkah program dan indikator perubahan yang rinci.

Argumen utama penelitian ini adalah bahwa toleransi beragama pada generasi muda dalam masyarakat plural
cenderung menguat ketika dibangun melalui etika global sebagai nilai minimum bersama yang menggeser
interaksi lintas iman dari perdebatan doktrin ke kesepakatan etika publik, sehingga identitas teologis tetap terjaga
namun relasi sosial menjadi lebih aman dan kooperatif (King, 1991; Religions, 1993). Secara lebih spesifik,
penelitian ini mengajukan hipotesis bahwa semakin terstruktur program pembinaan toleransi, semakin besar
kemungkinan terjadi penurunan prasangka dan peningkatan perilaku toleran (misalnya komunikasi lebih

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 350f 41

menghormati, pengelolaan konflik lebih damai, dan kerja sama setara lintas iman) pada peserta muda, karena
desain seperti ini menciptakan kondisi kontak antarkelompok yang efektif untuk mengurangi prasangka
(Alphalife, 2018; Pettigrew & Tropp, 2006) dan memperkuat keterampilan sosial yang dibutuhkan untuk hidup
berdampingan dalam keberagaman.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini berfokus pada model toleransi beragama berbasis etika global yang dikembangkan oleh Peace
Generation sebagai sebuah institusi/komunitas lintas iman di Jawa Barat (khususnya Bandung). Unit analisisnya
mencakup (1) cara organisasi memaknai “etika global” sebagai dasar nilai bersama, (2) strategi/program
pembinaan toleransi yang dijalankan, serta (3) implikasi program tersebut terhadap penguatan toleransi generasi
muda sebagai anggota/partisipan kegiatan (Yin, 2018).

Penelitian menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan studi kasus karena tujuan utama penelitian
adalah memahami proses, makna, dan mekanisme “bagaimana” sebuah model toleransi dibangun dan dijalankan
dalam konteks kelembagaan nyata, bukan menguji hubungan sebab-akibat secara statistik. Studi kasus dipilih agar
peneliti dapat menggali secara mendalam konteks program, pengalaman partisipan, serta dinamika interaksi lintas
iman yang tidak dapat direduksi hanya menjadi angka (J W Creswell & Poth, 2018; Yin, 2018). Data kuantitatif
(jika tersedia) diposisikan sebagai pelengkap deskriptif untuk memperkuat ilustrasi temuan, bukan sebagai desain
utama (J W Creswell & Poth, 2018).

Sumber data utama berasal dari informan kunci (pengurus/pendiri, fasilitator, dan anggota/partisipan lintas
iman) yang terlibat langsung dalam perencanaan dan pelaksanaan program. Sumber data pendukung meliputi
dokumen kelembagaan (modul pelatihan nilai dasar, pedoman fasilitasi, agenda kegiatan, kode etik/aturan dialog,
laporan kegiatan) serta materi publikasi (pamflet, rilis kegiatan, konten media sosial/website) yang merekam
narasi program dan praktik pembinaan toleransi (Denzin & Lincoln, 2018; Patton, 2015).

Pengumpulan data dilakukan melalui (1) observasi terhadap kegiatan/dialog/pelatihan untuk menangkap
perilaku toleransi yang tampak (misalnya aturan main dialog, pola fasilitasi, cara peserta merespons perbedaan),
(2) wawancara mendalam semi-terstruktur untuk menggali pemaknaan etika global, pengalaman peserta, dan
strategi program dari perspektif internal, serta (3) studi dokumentasi untuk memeriksa konsistensi antara narasi
program dan implementasinya. Instrumen yang digunakan meliputi pedoman observasi, pedoman wawancara, dan
lembar telaah dokumen; seluruh data dicatat dalam fieldnotes, direkam (bila diizinkan), dan disertai prosedur etika
seperti persetujuan partisipan, anonimitas identitas, dan pengamanan data (John W. Creswell, 2010).

Analisis dilakukan secara tematik melalui tahapan: transkripsi dan organisasi data, reduksi data, pengkodean
awal, pengelompokan kode menjadi kategori, penarikan tema-tema utama, serta penyusunan narasi temuan yang
menghubungkan data wawancara—observasi—dokumen. Proses ini dilengkapi dengan triangulasi sumber dan
metode untuk meningkatkan kredibilitas (membandingkan wawancara, observasi, dan dokumen), serta
pengecekan ulang makna temuan melalui diskusi peneliti/konfirmasi terbatas bila memungkinkan (Braun &
Clarke, 2006; Denzin & Lincoln, 2018; Miles, Huberman, & Saldana, 2014).

3. Hasil dan Pembahasan
Result

Pemahaman Etika Global di Peace Generation

Hasil temeuan penelitian bahwa pemahaman etika global di Peace Generation muncul sebagai dasar program
yang dipahami pengurus dan anggota sebagai nilai minimum bersama untuk membangun relasi lintas iman tanpa
menyamakan ajaran. Dari wawancara, pengurus menegaskan bahwa etika global dipakai sebagai “pegangan nilai
bersama” agar peserta bisa bekerja sama pada isu kemanusiaan sambil tetap menjaga identitas teologis masing-
masing, misalnya melalui penekanan pada nilai menghormati martabat manusia, empati, keadilan, anti-kekerasan,
dan tanggung jawab sosial (Hasil wawancara, K1); sementara anggota lintas agama menyebut etika global sebagai
“bahasa bersama” yang membuat mereka nyaman berdialog karena fokus pada perilaku etis, bukan debat
kebenaran doktrin (Hasil wawancara , A2). Pada observasi kegiatan, etika global tampak dioperasionalkan lewat
aturan main forum (saling menghormati, tidak menyerang keyakinan, mendengar aktif), pola fasilitasi dialog yang
menuntun peserta mengidentifikasi nilai bersama dari pengalaman hidup, serta praktik kolaborasi lintas iman
dalam aktivitas sosial, terlihat dari cara fasilitator mengarahkan percakapan pada “apa yang bisa kita lakukan

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 36 of 41

bersama” dan peserta merespons dengan narasi empati serta penghargaan terhadap perbedaan. Temuan ini
diperkuat oleh dokumentasi internal (modul/agenda/kode etik program) yang secara eksplisit merumuskan nilai-
nilai kunci sebagai capaian pembelajaran dan indikator praktik toleransi, misalnya daftar nilai dasar, pedoman
interaksi, dan rancangan sesi yang menempatkan toleransi sebagai keterampilan sosial-etik yang dilatih melalui
perjumpaan, refleksi, dan kerja sama.

Tabel 1, Pemahaman Etika Global sebagai Dasara Program Peace Generation

s ~

INTERVIEWS
« 'shared minimum values'
+ 'common language'
= not religious equalization

'S s ™
N~ _/ GLOBAL ETHICS
N (shared minimum values) PROGRAM FOUNDATION
( ) (Operationalization)
Value indicators: l,
OBSERVATION - + human dignity « values training
« dialogue ground rules // « empathy = interfaith dialogue
* guided value reflection « justice + gollaboration on humanitarian issues
= interfaith collaboration /4 « non-violence
« social responsibility ~ -~
J A I
r " ~
~
PRACTICAL IMPLICATIONS
DOCUMENTS = safer dialogue space
+ core values module + reduced prejudice
+ code of conduct « increased tolerance

« session/program design

Berdasarkan wawancara, observasi, dan dokumentasi, data menunjukkan bahwa Peace Generation
memahami etika global sebagai nilai minimum bersama yang dipakai untuk memperkuat relasi lintas iman tanpa
menyamakan ajaran agama. Etika global diposisikan sebagai pedoman moral praktis, seperti penghormatan pada
martabat manusia, empati, keadilan, anti-kekerasan, dan tanggung jawab social, yang memandu cara peserta
berdialog dan bekerja sama. Pemahaman ini tampak pada perangkat program (modul nilai, kode etik, rancangan
sesi), cara fasilitator mengelola ruang dialog (aturan main, mendengar aktif, refleksi nilai), serta pengalaman
peserta yang lebih nyaman berinteraksi karena fokus pada etika perilaku, bukan debat doktrin.

Dari data tersebut, ditemukan bahwa etika global konsisten dipahami sebagai common ground (titik temu
nilai) dan sekaligus batas aman agar identitas teologis tetap terjaga; kedua, nilai-nilai itu tidak berhenti sebagai
wacana, tetapi dioperasionalkan melalui modul, aturan interaksi, dan desain kegiatan sehingga bisa dipraktikkan;
ketiga, mekanisme internalisasinya cenderung melalui dialog terfasilitasi dan refleksi pengalaman yang
mengarahkan peserta pada “apa yang bisa dilakukan bersama” dibanding memperdebatkan kebenaran; keempat,
kecenderungan hasil praktik mengarah pada ruang dialog yang lebih aman, pengurangan prasangka, dan
meningkatnya kolaborasi lintas iman pada isu kemanusiaan. Kesimpulan sementara, etika global di Peace
Generation bekerja sebagai kerangka etika yang aplikatif: menyatukan kelompok berbeda lewat nilai moral
minimum dan mengubah toleransi dari konsep normatif menjadi praktik sosial yang nyata.

Temuan ini menunjukkan bahwa “etika global” di Peace Generation berfungsi sebagai kerangka etika publik
yang menjembatani komitmen iman dengan kehidupan bersama dalam masyarakat plural: toleransi dibangun
bukan lewat penyamaan doktrin, melainkan lewat kesepakatan pada nilai minimum bersama (martabat manusia,
empati, keadilan, non-kekerasan, tanggung jawab sosial) yang aman bagi identitas teologis masing-masing,
sehingga salah paham toleransi sebagai relativisme dapat ditekan dan ruang dialog menjadi lebih nyaman serta
produktif. Secara ilmiah, data ini menambah pengetahuan tentang fenomena toleransi lintas agama karena
memperlihatkan bahwa toleransi yang efektif tidak cukup berbasis wacana normatif, tetapi membutuhkan
operasionalisasi nilai melalui perangkat program (modul, kode etik, desain sesi), mekanisme pembelajaran
pengalaman (dialog terfasilitasi dan refleksi), serta kolaborasi aksi kemanusiaan yang dapat diamati sebagai
praktik sosial; dengan demikian, etika global terbukti bukan sekadar gagasan universal, melainkan model yang
“mendarat” di level komunitas dan berpotensi meningkatkan kualitas relasi lintas iman, mengurangi prasangka,
dan memperkuat toleransi generasi muda.

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 37 of 41

Strategi/Program Pembinaan Toleransi

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi, strategi/program pembinaan toleransi di Peace
Generation tampak dijalankan melalui rangkaian kegiatan yang terstruktur dari tahap penguatan nilai hingga
praktik kolaborasi lintas iman. Dari wawancara, pengurus menjelaskan bahwa pembinaan dimulai dengan
penanaman nilai-nilai dasar sebagai “fondasi bersama” sebelum peserta masuk ke sesi dialog lintas agama,
sehingga diskusi tidak diarahkan pada perdebatan doktrin melainkan pada pembentukan sikap etis dalam relasi
sosial (Wawancara K1). Temuan observasi memperlihatkan strategi ini dioperasionalkan melalui fasilitasi yang
ketat: fasilitator membuka kegiatan dengan aturan main dialog (misalnya menghormati, tidak menyerang
keyakinan, mendengar aktif), lalu mengarahkan peserta pada refleksi pengalaman dan latihan komunikasi
(mengidentifikasi prasangka, mengubah bahasa yang menghakimi, merespons dengan empati), sebelum ditutup
dengan rencana aksi atau kerja bersama yang melibatkan peserta lintas iman secara setara. Sementara itu,
dokumentasi program (agenda pelatihan, modul/materi, pedoman fasilitasi, dan laporan kegiatan) menguatkan
bahwa strategi pembinaan dirancang sebagai proses berjenjang—mnilai — dialog terfasilitasi — refleksi —
kolaborasi—dengan indikator perilaku yang diharapkan (komunikasi hormat, pengelolaan konflik, kerja sama
lintas iman) serta mekanisme tindak lanjut melalui kegiatan/proyek bersama.

Tabel 2, Strategi/Program Pembinaan Toleransi
Apa yang dilakukan (ringkas)

No Komponen

strategi/program

Indikator yang terlihat/tercatat

1 Penanaman nilai dasar
(fondasi bersama)

2 Aturan main dialog
(safe space)

3 Dialog lintas iman
terfasilitasi

4 Refleksi & latihan
komunikasi

5 Kolaborasi aksi/proyek
kemanusiaan

6 Tindak lanjut &
penguatan jejaring

Peserta dikenalkan nilai-nilai dasar
sebagai pegangan bersama sebelum
masuk dialog

Fasilitator menetapkan ground rules:
menghormati, tidak menyerang,
mendengar aktif

Diskusi diarahkan pada saling
memahami pengalaman, bukan adu
klaim kebenaran

Peserta mengidentifikasi prasangka,
mengubah bahasa menghakimi,
merespons dengan empati

Peserta lintas iman bekerja sama dalam
kegiatan sosial/isu kemanusiaan
Ada follow-up kegiatan/komunitas

untuk menjaga relasi dan pembiasaan
toleransi

Ada materi nilai inti; tujuan sesi
menekankan etika publik, bukan debat
doktrin

Peserta mengikuti tata tertib; bahasa
lebih tertib; interupsi/serangan personal
ditekan

Pertanyaan fasilitator fokus
“pengalaman” & “nilai”; peserta
merespons tanpa menyerang keyakinan

Ada sesi refleksi; muncul kemampuan
meminta maaf, menahan stereotip, aktif
mendengar

Pembagian peran setara; keputusan
bersama; kerja tim lintas iman

Kegiatan berulang; jaringan
alumni/komunitas; rencana aksi
berkelanjutan

Tabel diatas menjelaskan bahwa, strategi pembinaan toleransi di Peace Generation berjalan sebagai proses
yang berjenjang dan terstruktur. Program dimulai dari penguatan nilai dasar sebagai pegangan bersama,
dilanjutkan dengan dialog lintas iman yang difasilitasi menggunakan aturan main yang jelas untuk menjaga ruang
diskusi tetap aman. Setelah itu peserta diarahkan pada refleksi dan latihan komunikasi agar mampu mengenali
prasangka, menggunakan bahasa yang lebih menghormati, serta merespons perbedaan dengan empati. Tahap
berikutnya adalah kolaborasi dalam kegiatan atau proyek kemanusiaan yang melibatkan peserta lintas iman secara
setara, disertai tindak lanjut agar relasi dan pembiasaan toleransi dapat berlanjut.

Dari data tampak kecenderungan bahwa pembinaan toleransi tidak dilakukan secara spontan, tetapi melalui
mekanisme yang dibuat sistematis. Nilai-nilai dasar ditempatkan sebagai fondasi awal agar peserta memiliki
“bahasa bersama” sebelum memasuki ruang dialog. Selanjutnya, aturan main dan fasilitasi menjadi kunci untuk
menurunkan ketegangan, mencegah diskusi berubah menjadi perdebatan doktrin, dan menjaga interaksi tetap
saling menghormati. Proses pembelajaran cenderung bertumpu pada pengalaman langsung lalu menguat melalui
kerja bersama pada isu kemanusiaan yang membuat toleransi hadir dalam bentuk tindakan nyata. Kesimpulan

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 38 of 41

sementara, pola berjenjang (nilai — dialog aman — refleksi/latthan — kolaborasi — tindak lanjut) membuat
toleransi lebih mudah dipraktikkan, diamati, dan dipelihara.

Temuan ini bermakna bahwa toleransi generasi muda lebih efektif diperkuat ketika diposisikan sebagai
kompetensi sosial yang dilatih, bukan sekadar ajakan normatif. Strategi Peace Generation menambah pengetahuan
tentang fenomena toleransi lintas agama dengan menunjukkan “cara kerja” toleransi di level program: nilai
bersama membangun dasar moral, fasilitasi menciptakan ruang aman untuk perjumpaan, refleksi mengubah
prasangka menjadi pemahaman, dan kolaborasi mengubah pemahaman menjadi tindakan sosial. Implikasinya,
model pembinaan seperti ini dapat menjadi rujukan bagi lembaga lintas agama atau institusi pendidikan karena
menyediakan langkah-langkah praktis yang dapat direplikasi dan dievaluasi (misalnya melalui indikator
komunikasi hormat, pengelolaan konflik, dan intensitas kerja sama lintas iman).

Implikasi terhadap penguatan toleransi generasi muda

Data temuan implikasi model Peace Generation terhadap penguatan toleransi generasi muda tampak pada
perubahan yang bersifat praktis dalam relasi sosial: dalam wawancara, beberapa anggota muda menyebut setelah
mengikuti rangkaian kegiatan mereka menjadi lebih berani berinteraksi dengan teman beda agama, lebih mampu
menahan komentar bernada stereotip, dan lebih nyaman berdialog karena sudah memiliki “aturan main” yang
jelas (Wawancara Al). Pada sesi-sesi yang diamati, penguatan toleransi terlihat dari perilaku nyata seperti
mendengar aktif, penggunaan bahasa yang lebih menghormati, kesiapan meminta maaf ketika ada ungkapan yang
menyinggung, serta munculnya kerja sama lintas iman dalam aktivitas kemanusiaan, misalnya pembagian peran
yang setara, saling membantu, dan keputusan bersama tanpa membawa klaim kebenaran agama ke dalam forum.
Sementara itu, dokumentasi komunitas (agenda kegiatan, materi pelatihan, pedoman fasilitasi, dan laporan
aktivitas) menunjukkan bahwa toleransi generasi muda memang ditargetkan sebagai capaian program melalui
latihan nilai dasar, dialog terfasilitasi, dan proyek kolaboratif, sehingga toleransi tercatat bukan hanya sebagai
“sikap”, tetapi sebagai kompetensi yang dilatih dan dipraktikkan dalam perjumpaan lintas iman.

Tabel 2, Implikasi Model Peace Generation terhadap Toleransi Generasi Muda

~
INTERVIEWS
« more confident interaction
« holding back stereotypes
comfortable dialogue (ground rules ( )
L OUTPUT (INDICATORS)
PROGRAM MECHANISMS L, Attitudes:
s ) . . » openness & trust
core lvalues practice « reduced prejudice
OBSERVATION « facilitated dialogue
« active listening « reflective learning ) _ Y,
« more respectful language - « humanitarian collaboration projects — ~
= apologizing when offensive
+ equal collaboration OUTPUT (INDICATORS)
\_ _J N Skills & actions:
» respectful communication
— ~ « interfaith collaboration
« peaceful conflict management
DOCUMENTS ~ 1 ~
« training agenda & modules ~ t
» facilitation guidelines IMPLICATION
« activity/project reports
Youth tolerance becomes
L ) stronger & moye measurable
(trained as ayjcompetency)

Berdasarkan wawancara, observasi, dan dokumentasi program, data lapangan menunjukkan bahwa Peace
Generation memperkuat toleransi generasi muda dengan menjadikan perjumpaan lintas iman sebagai proses
pembelajaran yang terarah: peserta merasa lebih berani berinteraksi dengan teman beda agama, lebih mampu
menahan stereotip, dan lebih nyaman berdialog karena adanya aturan main dan fasilitasi yang membuat ruang
diskusi lebih aman. Temuan ini juga tampak saat kegiatan berlangsung melalui perilaku nyata seperti mendengar
aktif, penggunaan bahasa yang lebih menghormati, kesediaan meminta maaf ketika ada ungkapan yang
menyinggung, serta pembagian peran yang setara dalam kolaborasi lintas iman. Dokumentasi program

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 39 of 41

menguatkan bahwa toleransi memang ditargetkan sebagai capaian melalui agenda pelatihan, modul nilai,
pedoman fasilitasi, dan laporan kegiatan/proyek kolaboratif.

Dari data tersebut tampak beberapa kecenderungan yang konsisten. Toleransi tidak hanya berhenti pada
sikap, tetapi terlihat terutama sebagai praktik dan keterampilan yang dapat diamati, seperti cara peserta
berkomunikasi lebih hormat, kesediaan meminta maaf ketika ada ungkapan yang menyinggung, serta kemampuan
bekerja sama secara setara dengan teman beda agama. Penguatan toleransi juga sangat dipengaruhi oleh struktur
kegiatan yang jelas yang membantu menurunkan ketegangan, menciptakan rasa aman, dan memperkecil
prasangka saat peserta bertemu pihak yang berbeda. Selain itu, pembelajaran toleransi cenderung paling kuat
ketika dilakukan melalui pengalaman langsung dan kolaborasi, yakni saat peserta mengalami perjumpaan,
berdialog secara terarah, lalu melakukan kerja bersama pada isu-isu kemanusiaan. Keluaran program pun
cenderung tampak dalam dua ranah yang saling terkait: perubahan sikap (lebih terbuka, lebih percaya, prasangka
menurun) dan perubahan tindakan/keterampilan (komunikasi lebih menghormati, kolaborasi lintas iman, serta
konflik yang dikelola lebih damai). Kesimpulan sementara, toleransi generasi muda dalam model ini paling efektif
tumbuh ketika perjumpaan lintas iman diatur secara aman, reflektif, dan diarahkan pada kerja bersama.

Temuan ini bermakna bahwa penguatan toleransi generasi muda tidak cukup dengan kampanye normatif
tentang “hidup rukun”, tetapi membutuhkan desain program yang menerjemahkan nilai-nilai bersama menjadi
kompetensi sosial yang dilatih dan dibiasakan. Data menambah pengetahuan tentang toleransi di masyarakat
plural karena memperlihatkan mekanisme kerja yang lebih konkret: toleransi menjadi “terukur” pada level mikro
melalui norma komunikasi (mendengar aktif, bahasa hormat), pengendalian prasangka (menahan stereotip),
pemulihan relasi (meminta maaf), dan kemampuan bekerja lintas identitas untuk tujuan kemanusiaan. Dengan
kata lain, model Peace Generation menunjukkan bahwa toleransi berbasis etika global dapat berfungsi sebagai
strategi praktis untuk membangun ruang dialog yang aman, mengurangi prasangka melalui perjumpaan
terstruktur, dan memperkuat toleransi generasi muda tanpa harus mengaburkan identitas keagamaan masing-
masing.

Discussion

Penelitian ini merangkum bahwa Peace Generation di Jawa Barat menawarkan model penguatan toleransi
generasi muda yang operasional, yakni berangkat dari nilai minimum bersama (etika global) untuk memungkinkan
relasi lintas iman berjalan tanpa penyamaan ajaran, lalu menerjemahkannya ke dalam desain program berjenjang:
penanaman nilai dasar, penetapan aturan dialog (safe space), dialog terfasilitasi, refleksi/latihan komunikasi,
hingga kolaborasi aksi kemanusiaan (Elvinaro & Syarif, 2021; Huda & Nurhalizah, 2025; Indonesia, 2020).
Temuan ini relevan dengan konteks Indonesia mutakhir yang masih menunjukkan dinamika toleransi di level kota
serta variasi sikap toleransi di kalangan pelajar, sehingga penguatan toleransi berbasis program terstruktur di ruang
pendidikan dan komunitas pemuda menjadi kebutuhan strategis (Institute, 2024; Missie, 2025).

Hasil penelitian ini sejalan dengan studi-studi mutakhir yang menegaskan bahwa toleransi generasi muda
dapat diperkuat melalui pendidikan damai, dialog lintas iman, dan strategi komunikasi komunitas—baik melalui
penguatan nilai-nilai perdamaian di ruang pendidikan maupun melalui praktik dialog/kolaborasi yang dikelola
organisasi pemuda (Burhanudin, Jajat, & Baedhowi, 2003; Elvinaro & Syarif, 2021; Huda & Nurhalizah, 2025;
Munandar & Fahrurrozi, 2024; Wahyuni & Karlina, 2024). Perbedaannya sekaligus kebaruan (novelty) penelitian
ini terletak pada pemetaan empiris yang lebih operasional tentang bagaimana etika global diterjemahkan menjadi
langkah program berjenjang (nilai minimum bersama — safe space & aturan dialog — dialog terfasilitasi —
refleksi/latihan komunikasi — kolaborasi aksi kemanusiaan) serta bagaimana toleransi tampil sebagai kompetensi
sosial yang dapat diamati (bahasa lebih menghormati, pengelolaan konflik lebih damai, kerja sama setara lintas
iman), sehingga memperkaya studi yang sebelumnya cenderung berhenti pada narasi normatif, kanal komunikasi
(media sosial), atau deskripsi program tanpa indikator perilaku dan mekanisme perubahan yang rinci.

Secara sosial dan ideologis, temuan ini bermakna bahwa penguatan toleransi generasi muda dalam
masyarakat plural dapat dilakukan secara efektif melalui etika publik yang disepakati bersama, bukan melalui
perdebatan doktrin, sehingga relasi lintas iman dapat tetap menjaga identitas keagamaan sekaligus membangun
kepercayaan dan kerja sama pada isu kemanusiaan; hal ini memperluas pemahaman bahwa toleransi bukan
sekadar wacana normatif, melainkan kompetensi sosial yang bisa dilatih melalui desain program yang aman,
reflektif, dan kolaboratif, serta relevan dengan kebutuhan penguatan ekosistem toleransi di Indonesia yang masih
dinamis pada level kota dan kelompok pelajar. Dari sisi fungsi, model ini berpotensi menciptakan ruang dialog
yang lebih aman, menurunkan prasangka, dan meningkatkan kemampuan komunikasi lintas identitas serta

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 40 of 41

kolaborasi generasi muda; namun dari sisi disfungsi, pendekatan “nilai minimum” berisiko menghasilkan toleransi
yang terlalu prosedural atau “seremonial” bila tidak disertai pengukuran dampak dan tindak lanjut berkelanjutan,
bisa terbatas pada peserta yang sudah moderat (selection bias), dan dapat menghindari pembahasan ketimpangan
atau isu struktural yang sering menjadi akar ketegangan antar-kelompok, sehingga dampak transformasinya perlu
dijaga melalui perluasan jangkauan program dan penguatan evaluasi (Missie, 2025; Munandar & Fahrurrozi,
2024).

Temuan ini bermakna bahwa penguatan toleransi generasi muda dalam masyarakat plural lebih efektif ketika
dibangun melalui etika publik yang disepakati bersama, bukan melalui negosiasi klaim kebenaran teologis. Secara
sosial, model Peace Generation menunjukkan bahwa toleransi dapat “diturunkan” menjadi seperangkat
kompetensi yang bisa dilatih sehingga memperkuat kohesi sosial dan mengurangi jarak antarkelompok pada level
keseharian. Secara ideologis, pendekatan nilai minimum bersama ini memperluas pemahaman tentang etika global
sebagai kerangka praktis untuk hidup bersama (bukan pengganti agama), sejalan dengan gagasan etika global
Hans Kiing dan deklarasi etika global yang menekankan komitmen moral lintas tradisi sebagai prasyarat
perdamaian (King, 1998; Religions, 1993), konsisten dengan penjelasan bahwa kontak antarkelompok yang
terstruktur dapat menurunkan prasangka (Allport & Ross, 1967; Pettigrew & Tropp, 2006).

Secara fungsional, model Peace Generation berpotensi menghasilkan dampak positif yang nyata: ia
menciptakan safe space dialog, menurunkan prasangka, dan melatih toleransi sebagai kompetensi sosial
(komunikasi hormat, pengelolaan konflik, kolaborasi lintas iman) sehingga generasi muda lebih siap hidup dalam
keberagaman dan memperkuat kohesi sosial di ruang publik. Namun, ada potensi disfungsi yang perlu diantisipasi:
toleransi bisa menjadi “seremonial” jika berhenti pada kegiatan sekali waktu tanpa tindak lanjut; program
cenderung hanya menjangkau pemuda yang sudah moderat (selection bias) sehingga kelompok rentan eksklusif
tidak tersentuh; dan pendekatan “nilai minimum bersama” berisiko mengabaikan dimensi struktural (regulasi,
diskriminasi layanan, relasi kuasa lokal) yang ikut memproduksi ketegangan, padahal konteks toleransi Indonesia
di level kota dan pelajar masih dinamis dan memerlukan penguatan ekosistem yang lebih luas(Institute, 2025).

Berdasarkan temuan, kebijakan yang disarankan ialah institusionalisasi model berjenjang (nilai — aturan
dialog — dialog terfasilitasi — refleksi/latihan komunikasi — kolaborasi aksi) ke dalam program sekolah/kampus
dan komunitas pemuda melalui kemitraan pemerintah daerah, lembaga pendidikan, dan organisasi lintas iman,
disertai pelatihan fasilitator serta pedoman safe dialogue agar kualitas perjumpaan terjaga. Untuk mengatasi risiko
seremonial dan memperluas dampak, perlu dibuat sistem evaluasi yang sederhana namun konsisten (indikator
perilaku komunikasi hormat, jejaring kolaborasi lintas iman, penurunan prasangka), strategi rekrutmen inklusif
yang menarget kelompok rentan eksklusif, serta skema dukungan berkelanjutan (pendanaan program, kalender
tindak lanjut, dan mekanisme mediasi/rujukan konflik) agar toleransi tidak hanya menjadi kegiatan, tetapi menjadi
kebiasaan sosial yang terukur dan terus.

4. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan pelajaran utama bahwa toleransi beragama pada masyarakat plural, khususnya
di kalangan generasi muda, dapat diperkuat secara efektif ketika dibangun melalui etika global sebagai nilai
minimum bersama yang menjaga identitas teologis tetap utuh namun mengarahkan relasi lintas iman pada
komitmen etis yang disepakati. Studi ini menemukan bahwa Peace Generation menerjemahkan etika global
menjadi strategi pembinaan yang berjenjang, penguatan nilai dasar, aturan dialog (safe space), dialog terfasilitasi,
refleksi/latinan komunikasi, dan kolaborasi aksi kemanusiaan, sehingga toleransi tampak sebagai kompetensi
sosial yang dapat diamati melalui komunikasi yang lebih menghormati, pengelolaan prasangka, dan kerja sama
lintas iman di ruang publik.

Kontribusi ilmiah penelitian ini terletak pada penguatan bukti empiris tentang operasionalisasi etika global
dalam program lintas iman berbasis generasi muda di Jawa Barat, sekaligus menawarkan model konseptual yang
lebih aplikatif tentang “cara kerja” toleransi: dari nilai minimum bersama menjadi perangkat program, lalu
menghasilkan perubahan pada perilaku sosial. Dengan demikian, penelitian ini memperluas kajian toleransi yang
sebelumnya banyak bersifat normatif menjadi lebih terukur pada level praktik, serta memperlihatkan bahwa
toleransi dapat dipahami sebagai kompetensi yang dapat dilatih, dipelihara, dan direplikasi dalam konteks
kelembagaan.

Meski demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan. Pertama, cakupan studi berfokus pada satu institusi
dan konteks wilayah tertentu sehingga generalisasi ke komunitas lain perlu dilakukan secara hati-hati. Kedua,
ukuran dampak toleransi masih dominan kualitatif sehingga belum sepenuhnya menangkap perubahan jangka

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



Journal of Society and Development 6, 2 (2026): 32-41 41 of 41

panjang atau perbandingan sebelum—sesudah secara kuantitatif. Ketiga, penelitian ini belum secara mendalam
menguji pengaruh faktor struktural (kebijakan lokal, dinamika relasi kuasa, atau kondisi sosial-ekonomi) terhadap
keberhasilan program. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan memperluas lokasi dan tipe lembaga
lintas iman, menggunakan desain campuran (mixed methods) dengan indikator dampak yang lebih terukur dan
longitudinal, serta memasukkan analisis faktor struktural agar pemahaman tentang model toleransi berbasis etika
global menjadi lebih komprehensif..

5. Referensi

Allport, G. W., & Ross, J. M. (1967). Personal Religious Orientation and Prejudice. Journal of Personality and Social
Psychology, 5(4), 432-443. https://doi.org/10.1037/h0021212

Alphalife. (2018). Lusi Antonio Tagle Net Worth & Biography.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77-101.

Burhanudin, Jajat, & Baedhowi, A. (2003). Transformasi Otori— tas Keagamaan: Pengalaman Islam Indonesia, Gramedia
Pusta— ka Utama bekerjasama dengan PPIM, UIN Jakarta dan Basic Education Project. Depag.

Creswell, J W, & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches (4, Ed.).
Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Creswell, John W. (2010). Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan Mixed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The SAGE Handbook of Qualitative Research. Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications.

Elvinaro, A., & Syarif, Z. A. (2021). Peace Generation Promosi Moderasi Beragama Melalui Media Sosial. JISPO: Jurnal
llmu Sosial Dan Iimu Politik, 11(2). https://doi.org/10.15575/jispo.v11i2.14411

Huda, M. N., & Nurhalizah, P. (2025). Analisis Strategi Komunikasi Damai Peace Generation Dalam Membangun Toleransi
di Kalangan Gen-Z Jawa Barat. Jurnal Mediakita: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam.
https://doi.org/10.30762/mediakita.v9i1.11719

Indonesia, P. (2020). Newsletter PeaceGen September 2020. Retrieved from https://peacegen.id/storage/app/media/uploaded-
files/Newsletter-PeaceGen-September-2020.pdf

Institute, S. (2024). Laporan Indeks Kota Toleran (IKT) 2023. Jakarta: SETARA Institute. Retrieved from SETARA Institute
website: https://setara-institute.org/ikt/

Institute, S. (2025). Rilis Data Kebebasan Beragama/Berkeyakinan (KBB) 2024. Jakarta: SETARA Institute. Retrieved from
SETARA Institute website: https://setara-institute.org/

Kiing, H. (1991). Global Responsibility: In Search of a New World Ethic. London: SCM Press.

Kiing, H. (1998). A Global Ethic for Global Politics and Economics. New York: Oxford University Press.

Miles, Huberman, & Saldana. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook. Ul-Press. Sage Publications.

Missie, M. met een. (2025). JISRA Global Annual Narrative Report 2024. Retrieved from
https://www.mensenmeteenmissie.nl/wp-content/uploads/2025/05/JISRA-Global-Annual-Report-2024.pdf

Munandar, & Fahrurrozi. (2024). Harmony in Schools: Exploring the Impact of the Peaceful Schools Program in Building
Tolerance and Peace. International Journal of Islamic Business and Society (IJIBS), 2(2), 111-128.
https://doi.org/10.30653/ijibs.v2i2.295

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Pettigrew, T. F., & Tropp, L. R. (2006). A Meta-Analytic Test of Intergroup Contact Theory. Journal of Personality and Social
Psychology, 90(5), 751-783. https://doi.org/10.1037/0022-3514.90.5.751

Religions, P. of the W. (1993). Declaration Toward a Global Ethic (Chicago, 4 September 1993). Retrieved from
https://www.weltethos.org/wp-content/uploads/2023/08/Decl_english.pdf

Sholihan, S., Komarudin, M., & Elizabeth. (2024). Implementing Global Ethics in Local Context: A Study of Religious
Tolerance Model in Bandung-Based Peace Generation Institution. QIJIS: Qudus International Journal of Islamic
Studies, 12(2). https://doi.org/10.21043/qijis.v12i2.22766

Wahyuni, R., & Karlina, D. (2024). Digital Activism for Peace: Exploring Instagram’s Role in Interfaith Dialogue in Indonesia.
Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan.

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods 6th edition. Singapore: SAGE Publications,
Inc.

Casram / Shared Values to Shared Action: A Global-Ethics Pathway for Youth Interfaith Tolerance in Indonesia



