JOURNAL OF SOCIETY
AND DEVELOPMENT

jsd@medpro.my.id @ https;//journal.medpro.my.id/index php/jsd/

JOURNAL OF SOCIETY AND DEVELOPMENT

MEDPRO

Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating
Islamic Authority among Santri in a Pesantren in Bandung
Regency

Asep Shodigin?, Ali Khosim?, Wahyu Iryana3.

1 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: asep_shodigin@yahoo.com
2 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: ali.khosim12@gmail.com
3 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: wahyu_iryana@yahoo.com

* Correspondence: asep_shodigin@yahoo.com

Abstract: This study aims to analyze how digital piety among santri in Islamic boarding schools (pesantren) in
Bandung Regency shapes the ecology of Islamic authority and influences diverse forms of religious moderation
in everyday practice. This study is important because the digitalization of da‘wah has expanded santri’s religious
references while simultaneously carrying the potential to generate polarization when not accompanied by
adequate literacy and guidance. The research employs a qualitative approach with a case study design. Data were
collected through in-depth interviews with santri, observation of religious activities within the pesantren
environment, and examination of relevant digital artifacts, such as religious content accessed and shared by
participants. The data were analyzed using thematic analysis to identify patterns of religious practice, authority
references, and emerging mechanisms of negotiation. The findings indicate that digital piety emerges as a
structured religious routine through the consumption of short religious lectures, practices of saving and sharing
content emphasizing ethical and moral values, and the curation of content perceived as “safe” and non-
confrontational. Within a plural ecology of Islamic authority, kiai and pesantren teachers remain the final sources
of religious legitimacy, while digital religious authorities function primarily as initial triggers of knowledge that
are negotiated through account selection, interaction restraint, and cross-checking with pesantren authorities. As
a result, religious moderation among santri appears more strongly as a lived social practice operating
contextually between pesantren spaces and digital environments. The implications of this study highlight the
importance of strengthening digital religious literacy, establishing accessible verification mechanisms, and
developing pesantren-based content curation to reinforce religious moderation in the era of social media. The
originality of this research lies in its articulation of the micro-level mechanism of “authority negotiation” as a
bridge between digital piety and religious moderation, thereby offering both conceptual and empirical
contributions to the fields of digital religion, Islamic authority, and religious moderation within pesantren
contexts.

Keywords: digital piety; religious moderation; Islamic authority; santri; pesantren; social media.

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menganalisis bagaimana kesalehan digital santri di pesantren anak jalanan di
kabupaten Bandung membentuk ekologi otoritas keislaman dan berdampak pada ragam moderasi beragama
dalam praktik keseharian. Kajian ini penting karena digitalisasi dakwah memperluas sumber rujukan keagamaan
santri sekaligus berpotensi memicu polarisasi jika tidak diiringi literasi dan pendampingan yang memadai.
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui wawancara
mendalam dengan santri, observasi aktivitas keagamaan di lingkungan pesantren, serta penelusuran artefak
digital yang relevan (misalnya konten yang diakses/dibagikan). Data dianalisis menggunakan analisis tematik
untuk mengidentifikasi pola praktik, rujukan otoritas, dan mekanisme negosiasi yang berkembang. Temuan
menunjukkan bahwa kesalehan digital hadir sebagai rutinitas religius terjadwal melalui konsumsi kajian singkat,
praktik menyimpan (save) dan membagikan konten bertema adab—akhlak, serta kurasi konten yang dianggap
“aman/adem”. Dalam ekologi otoritas yang plural, kiai/ustaz pesantren tetap menjadi rujukan final, sementara

http://journal.medpro.my.id/index.php/jsd


mailto:asep_shodiqin@yahoo.com
mailto:ali.khosim12@gmail.com
mailto:wahyu_iryana@yahoo.com
mailto:Asep_Shodiqin@yahoo.com

Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 99 of 109

otoritas digital berfungsi sebagai pemantik pengetahuan yang dinegosiasikan melalui seleksi akun, pembatasan
interaksi, dan cross-check kepada otoritas pesantren. Dampaknya, moderasi beragama santri tampak lebih kuat
sebagai praktik sosial yang bersifat kontekstual antara ruang pesantren dan ruang digital. Implikasi penelitian ini
menekankan pentingnya penguatan literasi digital-keagamaan, mekanisme rujukan cepat, serta kurasi dan
produksi konten pesantren untuk meneguhkan moderasi beragama di era media sosial. Keaslian penelitian ini
terletak pada penjelasan mekanisme mikro “negosiasi otoritas” sebagai jembatan antara kesalehan digital dan
moderasi beragama, sehingga menawarkan kontribusi konseptual dan empiris bagi kajian digital religion,
otoritas Islam, dan moderasi beragama di lingkungan pesantren.

Kata Kunci: kesalehan digital; moderasi beragama; otoritas keislaman; santri; pesantren; media sosial.

1. Pendahuluan

Perkembangan teknologi digital telah mengubah secara signifikan cara masyarakat beragama, khususnya
dalam mengakses dan memaknai ajaran keislaman. Media sosial seperti YouTube, Instagram, dan TikTok Kini
tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga menjadi ruang baru dakwah, rujukan keagamaan, serta
pembentukan identitas religius generasi muda Muslim. Di Indonesia, penetrasi internet yang telah melampaui
78% populasi dengan dominasi pengguna usia muda (APJII, 2023) mempercepat pergeseran praktik
keberagamaan dari ruang institusional formal menuju ruang digital yang terbuka, cepat, dan lintas otoritas.
Transformasi ini membawa dampak luas terhadap pola interaksi sosial dan otoritas keagamaan, karena
pengetahuan agama tidak lagi sepenuhnya diperoleh melalui figur dan lembaga tradisional, melainkan juga
melalui konten digital yang dibentuk oleh logika algoritma dan popularitas.

Dalam konteks pesantren, fenomena tersebut menghadirkan dinamika yang kompleks. Santri yang
sebelumnya berinteraksi dengan ajaran Islam melalui pengajian kitab dan relasi langsung dengan kiai dan ustaz,
kini berhadapan dengan beragam wacana keagamaan digital yang sering kali hadir dalam bentuk potongan
ceramah tanpa konteks yang utuh. Kondisi ini mempertemukan otoritas keagamaan tradisional pesan

tren dengan otoritas digital yang berpotensi memengaruhi cara santri memahami perbedaan dan
mempraktikkan moderasi beragama. Di tengah meningkatnya polarisasi dan kontestasi identitas keagamaan di
ruang digital, isu moderasi beragama menjadi semakin penting sebagai upaya menjaga harmoni sosial dan
keberagaman (Kementerian Agama RI, 2019). Oleh karena itu, mengkaji kesalehan digital santri dan implikasinya
terhadap moderasi beragama menjadi relevan baik secara akademik, untuk memahami transformasi Islam di era
digital, maupun secara praktis sebagai dasar penguatan kebijakan pendidikan dan literasi digital-keagamaan di
lingkungan pesantren.

Penelitian-penelitian sebelumnya pada dasarnya bergerak dalam tiga rumpun yang saling berdekatan tetapi
belum sepenuhnya bertemu. Rumpun pertama adalah kajian tentang kesalehan digital yang menempatkan media
sosial sebagai ruang praktik keberagamaan baru, di mana ekspresi religius, identitas, dan etika bermedia terbentuk
melalui interaksi dengan platform, bahkan dapat memunculkan ketegangan moral seperti persoalan riya’ atau
kecemasan religius ketika kesalehan tampil di ruang publik digital (Husein, 2018). Rumpun kedua berfokus pada
otoritas Islam dan media baru yang menunjukkan bahwa internet memperluas ruang publik Muslim dan
mempluralisasi sumber rujukan, sehingga otoritas keagamaan menjadi lebih berjejaring dan terbuka; dalam
konteks Indonesia, fenomena ini tampak dalam pola pencarian pengetahuan agama/“fatwa” secara daring yang
mengubah cara otoritas dikenali dan dibenarkan (Eickelman & Anderson, 2003; Hosen, 2008). Sementara itu,
rumpun ketiga adalah studi moderasi beragama di pesantren yang umumnya menekankan jalur institusional,
misalnya internalisasi nilai moderasi melalui kurikulum, tradisi, dan peran kiai/ustaz yang menegaskan pesantren
sebagai ruang pembentuk sikap moderat. Meski ketiga rumpun ini telah memberikan landasan penting, celah yang
masih menonjol adalah terbatasnya riset yang menjelaskan “mekanisme penghubung” antara kesalehan digital
santri dan praktik moderasi beragama, padahal pada level keseharian santri justru terjadi proses negosiasi otoritas,
melalui seleksi konten yang dianggap aman/adem, pembatasan keterlibatan dalam konten debat, dan cross-check
kepada kiai/ustaz\yang menentukan apakah paparan digital memperkuat moderasi atau justru memicu polarisasi;
karena itu, penelitian ini diperlukan untuk memperlihatkan bagaimana moderasi beragama diproduksi secara
kontekstual melalui negosiasi otoritas dalam ekologi keberagamaan digital pesantren.

Berdasarkan celah literatur yang belum banyak menjelaskan bagaimana kesalehan digital santri berhubungan
dengan moderasi beragama melalui mekanisme negosiasi otoritas, penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 100 of 109

dan menganalisis proses tersebut dalam konteks pesantren di Kabupaten Bandung. Secara spesifik, penelitian ini
bertujuan: pertama, mendeskripsikan praktik kesalehan digital santri sebagai rutinitas religius di sela kegiatan
pesantren, termasuk kebiasaan mengakses kajian singkat, menyimpan (save) konten bertema adab—akhlak, serta
membagikannya kepada teman sebaya; kedua, menjelaskan logika kurasi santri terhadap konten keagamaan
digital serta strategi cross-check kepada ustaz/kiai ketika menemukan konten yang dirasa membingungkan atau
tidak sejalan dengan pengajian; ketiga, memetakan ekologi otoritas keislaman yang menjadi rujukan santri
(kiai/ustaz pesantren, ustaz media sosial, komunitas daring, dan logika platform/algoritma) beserta pola negosiasi
yang muncul ketika sumber-sumber otoritas tersebut beririsan atau berkontradiksi; dan keempat, menjelaskan
bagaimana praktik kesalehan digital, kurasi, dan negosiasi otoritas tersebut berdampak pada ragam moderasi
beragama santri sebagai praktik sosial sehingga penelitian ini memberikan kontribusi baru dengan menunjukkan
“jalur proses” yang menghubungkan keberagamaan digital santri dan praktik moderasi beragama dalam kehidupan
sehari-hari.

Berdasarkan rumusan masalah dan temuan-temuan awal dalam literatur tentang kesalehan digital, pluralisasi
otoritas Islam, dan moderasi beragama, penelitian ini membangun argumen bahwa kesalehan digital santri tidak
bekerja secara langsung membentuk moderasi beragama, melainkan melalui mekanisme perantara berupa
negosiasi otoritas keislaman di tingkat keseharian. Argumen sementara penelitian ini menyatakan bahwa semakin
intens santri berinteraksi dengan konten keagamaan digital (misalnya melalui kajian singkat dan praktik
save/share), semakin besar kemungkinan munculnya ekologi rujukan yang plural; namun dalam konteks
pesantren, pluralisasi rujukan tersebut cenderung tidak berujung pada pelemahan otoritas tradisional karena
ditopang oleh nilai adab dan struktur institusional pesantren yang mendorong santri melakukan kurasi konten
“aman/adem” serta cross-check kepada kiai/ustaz ketika menghadapi konten yang konfrontatif atau
membingungkan, sehingga proses negosiasi ini berfungsi sebagai “rem” yang mengarahkan paparan digital pada
praktik moderasi beragama (misalnya kehati-hatian menyikapi perbedaan, menghindari labelisasi, dan menjaga
harmoni relasi sosial); dengan kata lain, teknologi dan platform digital memfasilitasi akses wacana keagamaan
yang cepat dan beragam, tetapi nilai-nilai pesantren dan strategi kurasi-verifikasi santri menentukan apakah
keberagamaan digital tersebut memperkuat moderasi atau justru memicu polarisasi, sejalan dengan pemahaman
bahwa praktik keberagamaan di ruang digital dibentuk oleh logika media (digital religion/mediatization) dan
perubahan ruang publik Muslim yang mempluralisasi otoritas (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard, 2008;
Eickelman & Anderson, 2003; Hosen, 2008).

2.  Metode Penelitian

Unit analisis dalam penelitian ini adalah santri pesantren jalanan At-Taamur di Kabupaten Bandung sebagai
aktor utama yang mengalami secara langsung perjumpaan antara praktik kesalehan digital, otoritas keislaman
tradisional, dan wacana moderasi beragama. Fokus penelitian diarahkan pada pengalaman, praktik, serta proses
negosiasi makna yang dilakukan santri dalam mengakses, menafsirkan, dan mempraktikkan ajaran keagamaan di
ruang digital dan ruang pesantren. Selain individu santri, unit analisis juga mencakup artefak digital keagamaan,
seperti konten media sosial, potongan ceramah, serta aktivitas berbagi konten yang menjadi bagian dari praktik
keberagamaan sehari-hari.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan kualitatif dipilih
karena penelitian ini bertujuan memahami makna, proses, dan dinamika sosial yang tidak dapat diukur secara
kuantitatif, melainkan perlu ditelusuri melalui pengalaman subjektif dan interaksi sosial para aktor (Creswell,
2014). Desain studi kasus digunakan untuk memperoleh pemahaman yang mendalam terhadap fenomena
kesalehan digital dan moderasi beragama dalam konteks pesantren tertentu sebagai ruang sosial yang memiliki
karakter, tradisi, dan struktur otoritas khas (Yin, 2018). Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali
fenomena secara kontekstual dan holistik, terutama dalam melihat relasi antara praktik digital dan nilai-nilai
pesantren.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.Data primer diperoleh dari
wawancara mendalam dengan santri pesantren, yang dipilih secara purposif berdasarkan intensitas penggunaan
media digital dan keterlibatan dalam aktivitas keagamaan. Informan terdiri dari santri tingkat menengah dan akhir
yang aktif mengakses media sosial, dengan jumlah informan sebanyak 6 orang. Data sekunder meliputi dokumen
pesantren (aturan penggunaan gawai, kegiatan keagamaan), literatur terkait moderasi beragama, serta artefak
digital berupa konten keagamaan yang dikonsumsi atau dibagikan oleh santri selama proses penelitian.

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 101 of 109

Pengumpulan data dilakukan melalui beberapa teknik. Pertama, wawancara mendalam semi-terstruktur
dengan santri untuk menggali pengalaman, persepsi, serta strategi mereka dalam mengelola konten keagamaan
digital. Wawancara dilakukan menggunakan pedoman wawancara terbuka agar informan dapat menjelaskan
pandangannya secara naratif (Kvale & Brinkmann, 2009). Kedua, observasi lapangan dilakukan untuk mengamati
aktivitas keseharian santri, suasana interaksi sosial, serta praktik keberagamaan kolektif di lingkungan pesantren.
Ketiga, observasi digital dilakukan terhadap jenis konten, tema ceramah, dan pola interaksi keagamaan yang
muncul di media sosial santri sebagai bagian dari pendekatan etnografi digital ringan (Pink et al., 2016). Seluruh
proses pengumpulan data dilakukan dengan memperhatikan prinsip etika penelitian dan anonimitas informan.

Data dianalisis menggunakan analisis tematik, yaitu teknik analisis yang bertujuan mengidentifikasi pola,
tema, dan makna yang muncul dari data kualitatif (Braun & Clarke, 2006). Proses analisis dilakukan melalui
beberapa tahap: (1) transkripsi wawancara dan pencatatan hasil observasi, (2) pembacaan berulang untuk
memahami keseluruhan data, (3) pemberian kode awal terhadap unit makna yang relevan, (4) pengelompokan
kode menjadi kategori dan tema utama, serta (5) penafsiran tema dengan mengaitkannya pada kerangka teori
kesalehan digital, otoritas keislaman, dan moderasi beragama. Untuk meningkatkan validitas temuan, peneliti
melakukan triangulasi sumber dan teknik, dengan membandingkan data wawancara, observasi, dan artefak digital
(Miles, Huberman, & Saldafia, 2014).

3. Hasil dan Pembahasan
Result

Lanskap Kesalehan Digital Santri di Pesantren Kabupaten Bandung

Hasil temuan wawancara dengan beberapa santri menunjukkan bahwa kesalehan digital hadir sebagai
rutinitas religius yang terjadwal dalam sela-sela aktivitas pesantren. Seorang informan menyatakan bahwa ia
“lebih sering mendengar kajian singkat lewat TikTok atau YouTube setelah ngaji malam, karena durasinya pendek
dan langsung ke inti,” sementara informan lain menuturkan kebiasaannya “menyimpan (save) potongan ceramah
bertema adab dan akhlak untuk diputar ulang saat merasa futur.” Pola ini menggambarkan bahwa konsumsi konten
keagamaan tidak lagi hanya bergantung pada ruang pengajian formal, melainkan juga dibentuk oleh fitur platform,
seperti rekomendasi video, daftar akun yang diikuti, dan kemudahan menyimpan/berbagi, yang membuat praktik
beragama bergerak ke format yang lebih ringkas, repetitif, dan personal (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard,
2008).

“Kalau di pesantren itu kan kegiatan padat ya, jadi saya biasanya pegang HP itu pas waktu yang memang

longgar, misalnya habis [ngaji malam/ashar/ba’da isya]. Saya bukan yang scrolling nggak jelas, tapi memang

cari yang ‘ngingetin’. Yang sering saya buka itu [TikTok/YouTube/Instagram], karena di situ ada kajian-
kajian pendek. Kadang satu menit, dua menit, tapi kena di hati. Saya suka yang bahas adab ke orang
tua/akhlak pergaulan/motivasi ibadah (Informan 1, Lg).

Selain konsumsi, santri juga memperlihatkan logika kurasi konten yang mereka anggap “aman” dan sesuai
adab pesantren. Beberapa informan menyebut bahwa mereka cenderung mengikuti akun yang “nggak provokatif,
nggak gampang menyalahkan, dan penyampaiannya adem,” serta menghindari konten yang memicu perdebatan
tajam di kolom komentar, terutama pada isu khilafiyah atau labelisasi kelompok. Dalam situasi menemukan
konten yang ‘“membingungkan” atau terasa bertentangan dengan pelajaran di pesantren, informan
menggambarkan strategi cross-check kepada ustaz/kakak pembina atau memilih “balik lagi ke rujukan pengajian”
agar tidak terjebak pada potongan yang keluar konteks. Temuan ini menegaskan bahwa kesalehan digital bekerja
bukan hanya sebagai akses informasi agama, tetapi juga sebagai praktik pengelolaan diri dan penjagaan otoritas
pesantren di ruang media yang memiliki logika viralitas dan polarisasi (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard,
2008).

”Kalau ketemu video bagus, saya biasanya [save] dulu, terus nanti saya ulang lagi pas lagi ngerasa malas

atau futur. Saya juga follow beberapa ustaz yang menurut saya penyampaiannya enak, kayak [inisial/nama

akun], soalnya beliau kalau ngomong tuh nggak nyalah-nyalahin, lebih ngajak. Kadang saya juga share ke
teman kamar, biar sama-sama diingetin. Jadi buat saya, HP itu bukan cuma hiburan, tapi kayak ‘teman
pengingat’ juga, asal dipilih kontennya.” (Informan 2, AK).
Setelah memetakan praktik kesalehan digital sebagai rutinitas harian santri temuan wawancara juga
memperlihatkan adanya mekanisme kurasi yang ketat terhadap konten keagamaan di media sosial. Santri tidak

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 102 of 109

<

menerima informasi agama secara pasif, melainkan menilai konten berdasarkan ukuran “aman”, “adem”, dan
“sesuai adab pesantren”, sekaligus menghindari materi yang berpotensi memicu perdebatan atau kebingungan.
Pola kurasi ini tampak melalui indikator konten yang dipilih dan dihindari, strategi cross-check kepada otoritas
pesantren, serta pembatasan interaksi di ruang komentar. Untuk memperjelas pola tersebut, Tabel 2 menyajikan
ringkasan logika kurasi konten “aman” dan sesuai adab pesantren beserta strategi yang digunakan santri saat
berhadapan dengan konten yang dianggap problematik.

Tabel 2. Logika Kurasi Konten “Aman” dan Sesuai Adab Pesantren

Aspek kurasi  Indikator Indikator Strategi santri saat Dampak pada
“aman/adem” “diwaspadai/dianggap menemukan konten praktik
menurut santri memicu debat” problematik kesalehan

digital

Gaya Tidak provokatif;  Menyerang pihak lain; Skip/abaikan; cross-  Kesalehan digital

penyampaian  tidak mudah menghakimi; memantik check ke ustaz/kakak menjadi praktik
menyalahkan; konflik komentar pembina; kembali ke  terkontrol (self-
mengajak rujukan pengajian regulation)

Kesesuaian Menenangkan; Konten khilafiyah yang Verifikasi ke otoritas  Otoritas

dengan adab  fokus akhlak; “keras”; labelisasi kelompok; pesantren; memilih pesantren tetap

pesantren memotivasi ibadah perdebatan tajam konten yang lebih jadi rujukan
“menjaga adab” penentu

Interaksi di Minim konflik; Komentar panas/polarisasi; ~ Menghindari Praktik berbagi

platform komentar tidak “perang dalil” komentar; membatasi  (share) menjadi
gaduh konsumsi; tidak selektif

membagikan konten
tersebut

Secara sederhana, temuan ini menunjukkan bahwa kesalehan digital santri tidak berlangsung secara bebas
tanpa kontrol, melainkan dijalankan melalui proses seleksi yang sadar dan berhati-hati. Santri memanfaatkan
media sosial sebagai sarana pengingat keagamaan, namun pada saat yang sama mereka menetapkan batasan
terhadap jenis konten yang dikonsumsi dan dibagikan. Konten yang dianggap menenangkan, berfokus pada adab
dan akhlak, serta tidak memicu konflik cenderung diterima dan disebarluaskan, sementara materi yang bernuansa
provokatif atau berpotensi menimbulkan perdebatan justru dihindari. Ketika menghadapi konten yang dirasa
membingungkan atau tidak sejalan dengan pengajaran pesantren, santri memilih untuk melakukan cross-check
kepada ustaz atau kembali pada rujukan pengajian formal. Dengan demikian, praktik kesalehan digital dipahami
bukan sekadar aktivitas mengakses informasi agama, tetapi sebagai upaya menjaga keseimbangan antara
pemanfaatan teknologi digital dan kepatuhan terhadap nilai-nilai adab serta otoritas pesantren.

Temuan tentang kebiasaan santri mengkurasi konten yang dianggap “aman/adem”, menghindari materi yang
memicu labelisasi dan perdebatan, serta melakukan cross-check ke ustaz menunjukkan bahwa kesalehan digital
bukan sekadar penggunaan gawai, melainkan praktik keberagamaan yang dimediasi oleh fitur dan kultur platform
sehingga memperkaya kajian digital religion dan mediatization dengan bukti bahwa otoritas pesantren tetap
menjadi rujukan final dalam ekologi otoritas yang makin plural dan digital, sementara praktik seleksi-verifikasi
tersebut menjadi mekanisme konkret yang membantu menjaga orientasi moderasi beragama (misalnya
mengutamakan adab, menolak provokasi, dan mengurangi konflik) pada level keseharian santri (Campbell &
Tsuria, 2021; Hjarvard, 2008; Eickelman & Anderson, 2003; Kementerian Agama RI, 2019).

Ekologi Otoritas Keislaman dan Pola Negosiasi Otoritas

Hasil wawancara menunjukkan bahwa santri berada dalam ekologi otoritas keislaman yang semakin plural,
di mana rujukan keagamaan tidak hanya bersumber dari kiai dan ustaz pesantren, tetapi juga dari ustaz media
sosial, komunitas dakwah digital, serta rekomendasi konten yang muncul melalui algoritma platform. Sejumlah
informan mengungkapkan bahwa mereka tetap menempatkan kiai sebagai rujukan utama dalam persoalan
keagamaan yang bersifat prinsipil, namun pada saat yang sama menjadikan konten digital sebagai pintu awal
untuk memperoleh pemahaman atau penjelasan praktis. Seorang santri menuturkan bahwa “kalau soal hukum

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 103 of 109

yang berat tetap tanya ustaz, tapi kalau mau cari gambaran awal biasanya lihat dulu di YouTube atau TikTok,”
sementara informan lain menyebut bahwa media sosial membantunya “lebih cepat tahu isu-isu keagamaan yang
lagi dibahas orang. (Informan 3, Hs)”

Temuan tersebut memperlihatkan bahwa otoritas keislaman tidak lagi dipahami secara tunggal dan hierarkis,
melainkan hadir dalam bentuk jaringan yang saling beririsan. Dalam praktiknya, santri seringkali memadukan
otoritas pesantren dengan otoritas digital melalui proses negosiasi yang kontekstual. Ketika menemukan
perbedaan pandangan antara konten media sosial dan pengajaran di pesantren, sebagian santri memilih melakukan
cross-check kepada ustaz, sebagian lain menunda penerimaan hingga memperoleh penjelasan yang dianggap lebih
lengkap, dan ada pula yang membedakan penggunaan otoritas berdasarkan konteks, misalnya mengikuti
pandangan ustaz media sosial untuk motivasi dan penguatan spiritual, tetapi tetap merujuk kiai pesantren untuk
praktik ibadah dan penentuan hukum. Pola ini menunjukkan bahwa santri tidak sepenuhnya tunduk pada logika
popularitas digital, tetapi juga tidak sepenuhnya menutup diri dari otoritas baru yang muncul di ruang media.

Secara empiris, keberadaan berbagai sumber otoritas tersebut membentuk ruang negosiasi yang aktif dalam
kehidupan keagamaan santri. Otoritas tidak diterima secara otomatis, melainkan dipertimbangkan berdasarkan
beberapa faktor seperti kesesuaian dengan nilai pesantren, gaya penyampaian, kejelasan rujukan, serta dampak
emosional yang ditimbulkan. Dengan demikian, relasi santri terhadap otoritas keislaman bersifat dinamis dan
reflektif, di mana kepercayaan dibangun melalui proses pemilahan, pembandingan, dan penyesuaian makna antara
tradisi pesantren dan arus keagamaan digital yang terus berkembang (Eickelman & Anderson, 2003; Hjarvard,
2008).

Tabel 3. Ekologi Otoritas Keislaman dan Pola Negosiasi Otoritas Santri (berdasarkan wawancara)

Sumber otoritas  Kanal/medium Peran utama Dasar Kerawanan yang  Pola negosiasi
bagi santri kepercayaan dirasakan yang muncul
Kiai pesantren Pengajian, Rujukan final  Keilmuan, Tidak selalu Menetapkan
nasihat, untuk isu sanad, merespons isu viral keputusan akhir;
kebijakan prinsipil dan  legitimasi secara cepat “kembali ke
pesantren praktik ibadah institusional, rujukan pesantren”
otoritas moral
Ustaz/pengajar Diniyah, Klarifikasi, Akses Keterbatasan Cross-check dan
pesantren halagah, pendalaman  langsung, waktu/akses verifikasi konten
konsultasi konteks, dialog dua digital sebelum
penjelasan arah, diyakini/diteruskan
fikih/adab penjelasan
lebih utuh
Ustaz media sosial Video pendek, Pengingat, Ringkas, Potongan konteks,  Seleksi akun
live, potongan  motivasi, mudah logika viralitas, “adem”; dipakai
ceramah pengetahuan  dipahami, potensi polarisasi sebagai pemantik
awal, isu terasa relevan lalu dikonfirmasi
kekinian
Komunitas santri ~ Grup diskusi Penguatan Kedekatan Efek ikut-ikutan, Kontrol sosial:
(WA/Telegram)  dan berbagi sosial: saling  relasi, respons echo chamber, salah menahan konten
konten mengingatkan, cepat, tafsir debat; mendorong
berbagi kebutuhan tanya ustaz
rujukan harian
Algoritma/platform FYP, suggested, Memperluas ~ Kemudahan Polarisasi; konten
trending paparan akses; ekstrem/konfrontatif
tema/figur paparan muncul berulang
berulang

Secara ringkas, temuan ini menunjukkan bahwa santri hidup dalam lingkungan keagamaan yang memiliki
banyak sumber rujukan, tidak lagi hanya bertumpu pada satu otoritas tunggal. Kiai dan ustaz pesantren tetap
dipandang sebagai rujukan utama, terutama dalam persoalan ibadah dan keputusan keagamaan yang bersifat
prinsipil, namun kehadiran media sosial memperluas akses santri terhadap berbagai figur dan wacana keislaman.
Dalam praktiknya, santri memanfaatkan konten digital sebagai sumber awal pengetahuan dan pengingat religius,

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 104 of 109

tetapi tidak serta-merta menerimanya sebagai kebenaran akhir. Ketika muncul perbedaan pandangan, santri
cenderung melakukan seleksi, verifikasi, dan penyesuaian dengan nilai pesantren. Dengan demikian, relasi santri
terhadap otoritas keislaman berlangsung secara dinamis melalui proses pemilahan dan pertimbangan, bukan
penerimaan yang bersifat otomatis.

Makna utama dari temuan pada sub-bab ini adalah bahwa otoritas keislaman di kalangan santri bekerja
sebagai ekologi (bukan hierarki tunggal), sehingga kiai/ustaz pesantren tetap menjadi penentu legitimasi akhir,
sementara otoritas digital (ustaz medsos, komunitas online, dan bahkan algoritma platform) berperan sebagai
pemantik pengetahuan, pengingat, serta pintu awal akses wacana; kondisi ini memperkuat argumen kajian digital
religion bahwa praktik beragama tidak hanya “termediasi” tetapi ikut dibentuk oleh logika dan kultur platform,
serta sejalan dengan teori mediatization bahwa media dapat bertindak sebagai agen perubahan yang
mensubordinasikan sebagian pengalaman beragama ke dalam logika media (misalnya ringkas-viral-polarisatif),
yang kemudian direspons santri melalui negosiasi aktif seperti seleksi akun, penahanan konten debat, dan cross-
check ke otoritas pesantren, sebuah pola yang menambah pengetahuan kita tentang bagaimana pluralisasi otoritas
Islam di ruang publik baru berlangsung secara nyata di pesantren dan tidak selalu berujung pada “dominasi
influencer”, melainkan pada pembentukan otoritas hibrid yang dinegosiasikan.

Moderasi Beragama sebagai Dampak: Dari Kesalehan Digital ke Ragam Moderasi

Hasil wawancara menunjukkan bahwa praktik kesalehan digital dan proses negosiasi otoritas berimplikasi
langsung pada cara santri memahami dan mempraktikkan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari.
Sejumlah informan menuturkan bahwa konten keagamaan yang mereka konsumsi melalui media sosial membantu
membentuk sikap lebih terbuka terhadap perbedaan, baik dalam konteks perbedaan pendapat keagamaan maupun
relasi sosial antarindividu. Beberapa santri menyebut bahwa mereka menjadi lebih berhati-hati dalam menyikapi
perbedaan pandangan karena terbiasa melihat beragam penjelasan dari berbagai sumber, sekaligus belajar untuk
tidak mudah menyalahkan pihak lain.

“Saya ngerasa setelah sering lihat kajian-kajian di [TikTok/YouTube/Instagram], terutama yang bahas adab
sama akhlak, cara saya nanggepin perbedaan jadi lebih hati-hati. Soalnya di medsos itu saya lihat banyak
banget pendapat, kadang beda-beda. Dulu mungkin saya gampang mikir ‘yang benar itu ini’, tapi sekarang
saya lebih mikir, ‘oh ternyata ada penjelasan lain juga.’Yang paling ngaruh itu yang penyampaiannya halus,
ngajak baik-baik, bukan yang suka nyerang. Jadi kalau ada teman atau orang lain beda pendapat, saya nggak
langsung nyalahin. Saya lebih milih dengerin dulu, terus kalau saya ragu saya tanya lagi ke [ustaz/kakak
pembina] di pesantren. Buat saya, moderat itu bukan berarti semua dibolehin, tapi cara kita ngomong dan
sikap kita itu jangan sampai bikin orang lain tersinggung atau jadi ribut.” (Informan 2, Ak)

Di sisi lain, temuan juga menunjukkan bahwa tidak semua paparan digital berdampak seragam. Dalam situasi
tertentu, santri mengakui pernah menemukan konten yang bernada konfrontatif, mengandung labelisasi
kelompok, atau menampilkan wacana keagamaan secara hitam—putih. Namun, berbeda dengan asumsi bahwa
paparan tersebut otomatis mendorong sikap ekstrem, sebagian besar informan justru meresponsnya dengan sikap
selektif, baik dengan menghindari konten tersebut, membatasi interaksi di kolom komentar, maupun
mengembalikannya ke rujukan pesantren. Respons ini menunjukkan bahwa moderasi beragama tidak muncul
secara instan dari konten digital itu sendiri, tetapi terbentuk melalui proses refleksi dan penyaringan yang
dilakukan santri.

Lebih jauh, temuan lapangan memperlihatkan bahwa moderasi beragama dipraktikkan secara kontekstual
dan situasional. Dalam ruang pesantren, santri cenderung menampilkan sikap yang menekankan adab, kehati-
hatian, dan kepatuhan terhadap nilai kolektif, sementara di ruang digital mereka belajar mengelola ekspresi
keagamaan agar tidak memicu konflik. Moderasi dengan demikian tidak hanya hadir sebagai konsep normatif,
tetapi sebagai praktik keseharian yang terus dinegosiasikan seiring perjumpaan santri dengan beragam wacana
keagamaan di ruang digital dan tradisi pesantren.

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 105 of 109

Visual data tersebut memperlihatkan suasana kebersamaan santri dalam satu kegiatan keagamaan yang
berlangsung secara kolektif di lingkungan pesantren. Kehadiran santri dalam satu ruang yang sama, duduk
berdampingan, serta menampilkan ekspresi akrab dan terbuka menunjukkan kuatnya ikatan sosial dan nilai
kebersamaan yang menjadi karakter utama kehidupan pesantren. Gambar ini membantu menjelaskan bahwa
praktik keberagamaan santri tidak hanya berlangsung secara individual melalui media digital, tetapi juga tetap
berakar pada interaksi langsung, relasi sosial, dan pengalaman komunal. Dengan demikian, visual ini menegaskan
bahwa kesalehan digital yang berkembang di kalangan santri tidak menggantikan praktik keagamaan kolektif,
melainkan berjalan berdampingan dengan tradisi kebersamaan yang telah lama menjadi fondasi pendidikan
pesantren.

Berdasarkan data wawancara dan visual observasi, muncul tiga kecenderungan utama: moderasi beragama
di kalangan santri lebih tampak sebagai praktik keseharian daripada sebagai konsep teoritis yang selalu disadari
secara eksplisit; kesalehan digital mendorong sikap lebih hati-hati dalam menyikapi perbedaan karena paparan
beragam pandangan membuat santri cenderung menunda penilaian, melakukan cross-check, dan tidak mudah
terlibat dalam perdebatan konfrontatif; serta moderasi beragama berkembang secara kontekstual dan situasional,
yakni di ruang pesantren terwujud melalui kepatuhan pada nilai kolektif dan otoritas kiai, sedangkan di ruang
digital diwujudkan lewat pengendalian diri, pembatasan interaksi, dan seleksi konten, sehingga dapat disimpulkan
sementara bahwa moderasi santri bersifat dinamis dan terus dibentuk melalui adaptasi antara tradisi pesantren dan
dinamika media digital.

Implikasinya, data ini menambah pengetahuan tentang bagaimana moderasi beragama dapat berkembang
secara organik di tengah arus digitalisasi, selama terdapat mekanisme sosial dan otoritas moral yang berfungsi
sebagai penyeimbang. Dalam konteks ini, pesantren tidak kehilangan perannya di era digital, tetapi justru menjadi
ruang penting yang memungkinkan santri mengelola keberagamaan digital secara reflektif. Dengan demikian,
moderasi beragama tidak lahir dari penolakan terhadap teknologi, melainkan dari kemampuan institusi dan
individu untuk menegosiasikan nilai-nilai keagamaan secara adaptif di tengah perubahan sosial yang terus
berlangsung.

Discussion

Penelitian ini menelaah bagaimana kesalehan digital santri di pesantren Kabupaten Bandung berkelindan
dengan ekologi otoritas keislaman dan kemudian berimplikasi pada ragam moderasi beragama dalam praktik
keseharian. Temuan utama menunjukkan, pertama, kesalehan digital santri tampil sebagai rutinitas religius yang
“terjadwal” di sela aktivitas pesantren melalui konsumsi kajian singkat, penyimpanan (save) konten bertema
adab—akhlak, serta berbagi konten kepada teman sebaya; praktik ini memperlihatkan bahwa pengalaman
beragama santri tidak sekadar “dipindahkan” ke ruang online, tetapi juga dipengaruhi oleh kultur dan fitur
platform seperti rekomendasi dan mekanisme berbagi (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard, 2008). Kedua, temuan

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 106 of 109

memperlihatkan ekologi otoritas yang plural: Kiai/ustaz pesantren tetap menjadi rujukan final, namun otoritas
digital (ustaz media sosial, komunitas daring) dan bahkan algoritma platform hadir sebagai pemantik pengetahuan
dan pengingat; kondisi ini melahirkan pola negosiasi berupa seleksi akun “adem”, penahanan konten yang memicu
debat, dan cross-check ke otoritas pesantren ketika ditemukan perbedaan pandangan (Eickelman & Anderson,
2003; Hosen, 2008). Ketiga, moderasi beragama tampak lebih menonjol sebagai praktik sosial (menjaga adab,
keharmonisan relasi, menghindari konflik dan labelisasi) yang dijalankan secara kontekstual antara ruang
pesantren dan ruang digital; temuan ini dapat dibaca selaras dengan kerangka moderasi beragama yang
menekankan sikap tengah seperti toleransi dan anti-kekerasan, namun pada level santri ia terwujud melalui strategi
literasi dan kurasi bermedia, bukan semata lewat wacana normatif (Kementerian Agama RI, 2019).

Hasil penelitian ini terjadi seperti yang ditemukan karena ada pertautan tiga mekanisme yang saling
menguatkan: pertama, mekanisme platform (format video pendek, rekomendasi algoritmik, dan kemudahan
save/share) membuat akses pengetahuan agama menjadi cepat, ringkas, dan repetitif sehingga santri wajar
memanfaatkan konten digital sebagai “pengingat” di sela jadwal pesantren yang padat sejalan dengan argumen
digital religion bahwa praktik beragama bukan hanya dimediasi, tetapi ikut dibentuk oleh logika dan kultur media
digital (Campbell & Tsuria, 2021) dan juga kerangka mediatization bahwa media bekerja sebagai agen perubahan
yang mensubordinasikan sebagian pengalaman beragama ke dalam logika media (Hjarvard, 2008) ; kedua,
mekanisme institusional-kultural pesantren (adab, kepatuhan pada otoritas kiai/ustaz, dan norma menjaga
harmoni) mendorong santri mengembangkan “rem” berupa kurasi konten aman dan verifikasi, sehingga paparan
digital tidak otomatis menggantikan otoritas tradisional, melainkan membentuk ekologi rujukan yang plural
namun tetap berjangkar pada legitimasi pesantren, kondisi yang konsisten dengan kajian bahwa media baru
membentuk ulang ruang publik Muslim dan memengaruhi relasi otoritas, komunitas, dan produksi makna
keagamaan (Eickelman & Anderson, 2003) ; ketiga, mekanisme kebutuhan sosial (menghindari debat, mengelola
perbedaan, dan menjaga relasi) membuat negosiasi otoritas berfungsi sebagai jembatan dari kesalehan digital
menuju moderasi beragama, karena santri belajar memilah konten, menunda penghakiman, dan cross-check ketika
menemukan wacana yang konfrontatif, sejalan dengan temuan tentang otoritas keagamaan di ruang online
Indonesia yang mendorong praktik pencarian rujukan dan verifikasi (Hosen, 2008) dan selaras dengan kerangka
moderasi beragama yang menekankan sikap tidak mudah menyalahkan, toleransi, dan penolakan kekerasan dalam
merespons perbedaan (Kementerian Agama RI, 2019).

Secara umum, temuan penelitian ini sejalan dengan studi-studi terdahulu yang menegaskan bahwa media
sosial telah menjadi ruang penting bagi transformasi praktik keberagamaan generasi muda Muslim, baik melalui
format dakwah digital yang ringkas dan mudah diakses, maupun melalui pembentukan gaya keberagamaan
kontemporer seperti hijrah dan identitas religius baru (Muthohirin, 2021; Ihsan, 2020). Penelitian tentang otoritas
Islam di ranah online juga menunjukkan bahwa internet mendorong perluasan sumber rujukan dan praktik
pencarian fatwa/pengetahuan agama yang semakin “terbuka” (Hosen, 2008; Eickelman & Anderson, 2003), dan
temuan Anda menguatkan hal itu dengan memperlihatkan bahwa santri memang berada dalam ekologi otoritas
yang plural, di mana rujukan pesantren dan rujukan digital hadir bersamaan dan saling beririsan. Sementara itu,
studi-studi moderasi beragama di pesantren umumnya menitikberatkan pada desain pendidikan, program, dan
internalisasi nilai moderat melalui sistem pembelajaran serta kultur lembaga (misalnya studi kasus implementasi
moderasi beragama di pesantren) (Oktaviana, 2025; Ulya, 2024). Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada
cara ia menjembatani dua rumpun kajian yang sering berjalan parallel, digitalisasi keberagamaan dan moderasi
beragama, dengan menunjukkan mekanisme mikro yang menghubungkan keduanya, yakni negotiation of Islamic
authority melalui praktik kurasi konten “aman/adem”, penahanan konten yang memicu konflik, serta cross-check
kepada ustaz/kiai sebagai “jangkar” legitimasi; dengan kata lain, moderasi beragama di kalangan santri tidak
hanya muncul sebagai hasil kurikulum atau wacana normatif, tetapi sebagai praktik sosial yang diproduksi melalui
negosiasi otoritas dalam keseharian bermedia.

Makna sosial dari temuan penelitian ini menunjukkan bahwa moderasi beragama di kalangan santri bukan
terutama lahir dari slogan atau hafalan konsep normatif, melainkan tumbuh sebagai habitus sosial yang dijaga
melalui adab, kehati-hatian berpendapat, dan pengelolaan konflik, sementara kesalehan digital memberi santri
ruang baru untuk berinteraksi dengan keragaman wacana keislaman yang cepat, ringkas, dan mudah
disirkulasikan; secara ideologis, kondisi ini memperlihatkan bahwa pesantren tidak sedang “dikalahkan” oleh
media sosial, melainkan sedang bernegosiasi untuk mempertahankan otoritas moralnya di tengah proses
mediatization, ketika pengalaman beragama makin dipengaruhi logika media seperti rekomendasi algoritmik,
format pendek, dan potensi polarisasi, sehingga strategi kurasi konten “aman/adem” dan cross-check kepada

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 107 of 109

kiai/ustaz berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang agar ekspresi keberagamaan digital tidak jatuh ke arah
ekstremisme atau konflik identitas (Hjarvard, 2008). Secara historis, temuan ini memperluas pemahaman tentang
bagaimana media baru membentuk ulang “ruang publik Muslim” dengan memproduksi ekologi otoritas yang
plural namun pada kasus santri, pluralisasi itu tidak otomatis meruntuhkan otoritas tradisional karena masih
ditopang oleh institusi pesantren sebagai jangkar legitimasi (Eickelman & Anderson, 2003). Kontribusi yang lebih
luas dari hasil ini adalah menunjukkan bahwa indikator moderasi beragama (misalnya menahan diri dari sikap
ekstrem, menjaga toleransi, dan mengutamakan keadilan-keseimbangan) dapat dipahami secara lebih operasional
sebagai praktik literasi dan etika bermedia, bukan hanya sebagai kebijakan atau kurikulum, sehingga memberi
dasar konseptual bagi penguatan moderasi di era digital melalui pendekatan yang menggabungkan pendidikan
pesantren dan pengelolaan ekosistem media yang dikonsumsi santri (Kementerian Agama RI, 2019; Campbell &
Tsuria, 2021).

Secara fungsional, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa kesalehan digital dapat menjadi sumber
penguatan religiusitas santri karena konten bertema adab—akhlak berperan sebagai “pengingat” yang mudah
diakses di sela aktivitas pesantren, sekaligus memperluas wawasan santri tentang keberagaman pandangan
sehingga mereka lebih berhati-hati dalam menyikapi perbedaan dan tidak mudah menghakimi; pada level sosial,
mekanisme kurasi konten “aman/adem” dan kebiasaan cross-check kepada ustaz/kiai berfungsi sebagai penjaga
harmoni yang membantu menekan potensi konflik dan polarisasi di ruang digital. Namun, disfungsi juga tampak
karena paparan yang berulang terhadap konten keagamaan berformat pendek berisiko melahirkan pemahaman
yang parsial/terpotong konteks, memindahkan otoritas dari kedalaman ilmu ke daya tarik retorika dan viralitas,
serta membuka peluang terbentuknya echo chamber (lingkar informasi sejenis) yang menguatkan bias; dalam
situasi tertentu, konten provokatif dan praktik “perang komentar” dapat mendorong ketegangan identitas,
melemahkan adab dialog, dan menggeser moderasi dari sikap reflektif menjadi respons emosional, sehingga tanpa
pendampingan, ruang digital berpotensi menjadi sumber kebingungan rujukan dan fragmentasi otoritas.

Berdasarkan temuan tersebut, tindakan kebijakan yang relevan bukanlah pelarangan total, melainkan
penguatan tata kelola dan literasi agar kesalehan digital bergerak searah dengan nilai pesantren dan moderasi
beragama. Pertama, pesantren dapat membangun kurikulum literasi digital-keagamaan yang praktis (misalnya
cara memeriksa konteks potongan ceramah, membedakan pendapat khilafiyah, memahami rujukan kitab/ulama,
dan etika berdiskusi di kolom komentar), sehingga santri memiliki alat untuk menilai konten secara kritis. Kedua,
perlu disiapkan mekanisme rujukan cepat di internal pesantren—misalnya sesi “tanya ustaz” mingguan atau
kanal konsultasi—agar kebiasaan cross-check yang sudah ada menjadi sistematis dan tidak bergantung pada akses
informal. Ketiga, pesantren dapat melakukan kurasi dan produksi konten resmi (akun pesantren/ustaz,
ringkasan ngaji, FAQ khilafiyah, konten adab bermedia) sehingga santri memiliki sumber digital yang kredibel
dan kontekstual, sekaligus mengurangi ketergantungan pada konten luar yang tidak selalu selaras dengan tradisi
pesantren. Keempat, dibutuhkan kode etik bermedia yang realistis (aturan waktu, ruang, dan adab interaksi)
disertai pendampingan, bukan hanya kontrol, agar disiplin digital dipahami sebagai bagian dari pendidikan akhlak.
Kelima, pada level kolaborasi, pesantren dapat bermitra dengan KUA/Kemenag, komunitas literasi digital, atau
kampus setempat untuk pelatihan fasilitator dan penyusunan modul “moderasi beragama di ruang digital”,
sehingga penguatan moderasi tidak berhenti pada wacana, tetapi teroperasionalisasi dalam kebiasaan santri saat
memilih, menafsirkan, dan menyebarkan konten keagamaan.

4. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa kesalehan digital di kalangan santri pesantren di Kabupaten Bandung
hadir sebagai rutinitas religius yang terintegrasi dalam keseharian, terutama melalui konsumsi kajian singkat,
praktik menyimpan dan membagikan konten bertema adab—akhlak, serta kurasi konten yang dinilai “aman” dan
sesuai nilai pesantren. Temuan juga memperlihatkan bahwa santri hidup dalam ekologi otoritas keislaman yang
plural: otoritas kiai/ustaz pesantren tetap menjadi rujukan final, sementara otoritas digital berfungsi sebagai
pemantik pengetahuan dan pengingat yang kemudian dinegosiasikan melalui strategi seleksi akun, pembatasan
interaksi, serta cross-check kepada otoritas pesantren. Dampaknya, moderasi beragama tampak lebih kuat sebagai
praktik social yang dijalankan secara kontekstual antara ruang pesantren dan ruang digital.

Kontribusi lImiah Penelitian. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penguatan pemahaman bahwa
hubungan antara kesalehan digital dan moderasi beragama tidak bersifat otomatis, melainkan berlangsung melalui
mekanisme mikro berupa negosiasi otoritas keislaman di tingkat keseharian santri. Dengan menempatkan
pesantren sebagai ruang yang tidak sekadar “terdampak” digitalisasi tetapi juga aktif membangun “rem” sosial

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 108 of 109

dan epistemik (kurasi, verifikasi, dan adab bermedia), penelitian ini menawarkan perspektif konseptual tentang
bagaimana moderasi beragama diproduksi sebagai praktik lived religion di era media sosial. Selain itu, penelitian
ini memperkaya data empiris tentang dinamika santri sebagai aktor yang menghubungkan tradisi pesantren dan
ekosistem media digital melalui pilihan, pertimbangan, dan strategi pengelolaan konten keagamaan.

Pengakuan atas Keterbatasan Penelitian. Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, terutama pada
cakupan kasus dan kedalaman pelacakan jejak digital. Temuan belum dapat digeneralisasi untuk seluruh tipe
pesantren karena konteks kelembagaan, aturan penggunaan gawai, serta karakter komunitas santri dapat berbeda
antar-pesantren. Selain itu, penelitian ini belum mengobservasi secara longitudinal perubahan praktik dan
preferensi santri dalam jangka panjang, sehingga dinamika negosiasi otoritas dari waktu ke waktu belum
tergambar secara utuh. Penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas situs penelitian pada beberapa
pesantren dengan karakter berbeda, mengombinasikan etnografi digital yang lebih mendalam dengan analisis
jaringan/ekologi akun yang diikuti santri, serta menambahkan perspektif pengasuh/ustaz dan kebijakan pesantren
agar pemetaan hubungan kesalehan digital, otoritas, dan moderasi beragama menjadi lebih komprehensif...

5. Referensi

Ampbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital religion: Understanding religious practice in digital media.
Routledge.

APIJII. (2023). Laporan survei penetrasi internet Indonesia 2023. Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet
Indonesia.

Azra, A. (2017). Islam Indonesia: Kontinuitas dan perubahan. Prenada Media.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in
Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media worlds.
Routledge.

Creswell, ). W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches (4th
ed.). Sage.

Eicklman, D. F., & Anderson, J. W. (2003). New media in the Muslim world: The emerging public sphere
(2nd ed.). Indiana University Press.

Fealy, G., & White, S. (2008). Expressing Islam: Religious life and politics in Indonesia. ISEAS.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton University
Press.

Hjarvard, S. (2008). The mediatization of religion: A theory of the media as agents of religious change.
Northern Lights, 6(1), 9-26. https://doi.org/10.1386/nl.6.1.9_1

Hosen, N. (2008). Online fatwa in Indonesia: From fatwa shopping to Googling a kiai. In G. Fealy & S.
White (Eds.), Expressing Islam: Religious life and politics in Indonesia (pp. 159-173). ISEAS.

Husein, F. (2018). Piety, paradox, and media: Negotiating Islamic ethics on social media. Contemporary
Islam, 12(3), 255-273. https://doi.org/10.1007/s11562-017-0408-9

Ihsan, M. (2020). Media sosial dan pembentukan identitas keagamaan generasi muda Muslim. Jurnal
Komunikasi Islam, 10(1), 23-41.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Khotdriyah, S. (2024). Dakwah pesantren di era digital: Tantangan dan peluang. Jurnal Pendidikan
Islam, 13(2), 145-160.

Kvale, S., & Brinkmann, S. (2009). InterViews: Learning the craft of qualitative research interviewing.
Sage.

Luthvia, R., & Nugroho, H. (2024). Pesantren and religious moderation: Cultural accommodation and
social harmony. Journal of Islamic Studies and Society, 5(1), 66—82.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook
(3rd ed.). Sage.

Muthohirin, N. (2021). Hijrah movement and digital piety among Indonesian youth. Afkaruna:
Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 17(2), 179-201.

Muthohirin, N. (2025). Digital Islam and youth religiosity in Indonesia. Indonesian Journal of Islam and

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 109 of 109

Muslim Societies, 15(1), 1-22.

Pink, S., Horst, H., Postill, J., Hjorth, L., Lewis, T., & Tacchi, J. (2016). Digital ethnography: Principles
and practice. Sage.

Putri, D. A. (2023). Media sosial dan otoritas keagamaan di kalangan santri. Jurnal Sosiologi Agama,
17(1), 45-62.

Rahman, F. (2022). Negotiating religious authority in Indonesian pesantren. Studia Islamika, 29(2),
295-322.

Saldafia, J. (2016). The coding manual for qualitative researchers (3rd ed.). Sage.

Salma, N. (2024). Transformasi dakwah pesantren melalui media sosial. Jurnal Dakwah dan
Komunikasi, 8(1), 87-104.

Suryana, A. (2023). Internalizing religious moderation in pesantren education. Journal of Islamic
Education Studies, 6(2), 121-138.

Ulya, I. (2024). Moderasi beragama dalam kurikulum pesantren. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 21(1),
55-70.

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage.

Zaid, A. (2020). Authority, algorithm, and Islamic preaching on YouTube. Journal of Religion, Media
and Digital Culture, 9(3), 317-336.

Zulkifli. (2013). The ulama in Indonesia: Between religious authority and political power. Journal of
Indonesian Islam, 7(1), 1-26.

Asep Shodigin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a
Pesantren in Bandung Regency



