
 

 

 

 

 

 

 

 http://journal.medpro.my.id/index.php/jsd  

Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating 
Islamic Authority among Santri in a Pesantren in Bandung 
Regency 

Asep Shodiqin1, Ali Khosim2, Wahyu Iryana3. 

1 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: asep_shodiqin@yahoo.com  
2 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: ali.khosim12@gmail.com  

3 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; email: wahyu_iryana@yahoo.com  

 

 

* Correspondence: asep_shodiqin@yahoo.com 

Abstract: This study aims to analyze how digital piety among santri in Islamic boarding schools (pesantren) in 

Bandung Regency shapes the ecology of Islamic authority and influences diverse forms of religious moderation 

in everyday practice. This study is important because the digitalization of da‘wah has expanded santri’s religious 

references while simultaneously carrying the potential to generate polarization when not accompanied by 

adequate literacy and guidance. The research employs a qualitative approach with a case study design. Data were 

collected through in-depth interviews with santri, observation of religious activities within the pesantren 

environment, and examination of relevant digital artifacts, such as religious content accessed and shared by 

participants. The data were analyzed using thematic analysis to identify patterns of religious practice, authority 

references, and emerging mechanisms of negotiation. The findings indicate that digital piety emerges as a 

structured religious routine through the consumption of short religious lectures, practices of saving and sharing 

content emphasizing ethical and moral values, and the curation of content perceived as “safe” and non-

confrontational. Within a plural ecology of Islamic authority, kiai and pesantren teachers remain the final sources 

of religious legitimacy, while digital religious authorities function primarily as initial triggers of knowledge that 

are negotiated through account selection, interaction restraint, and cross-checking with pesantren authorities. As 

a result, religious moderation among santri appears more strongly as a lived social practice operating 

contextually between pesantren spaces and digital environments. The implications of this study highlight the 

importance of strengthening digital religious literacy, establishing accessible verification mechanisms, and 

developing pesantren-based content curation to reinforce religious moderation in the era of social media. The 

originality of this research lies in its articulation of the micro-level mechanism of “authority negotiation” as a 

bridge between digital piety and religious moderation, thereby offering both conceptual and empirical 

contributions to the fields of digital religion, Islamic authority, and religious moderation within pesantren 

contexts. 

Keywords: digital piety; religious moderation; Islamic authority; santri; pesantren; social media. 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menganalisis bagaimana kesalehan digital santri di pesantren anak jalanan di 

kabupaten Bandung membentuk ekologi otoritas keislaman dan berdampak pada ragam moderasi beragama 

dalam praktik keseharian. Kajian ini penting karena digitalisasi dakwah memperluas sumber rujukan keagamaan 

santri sekaligus berpotensi memicu polarisasi jika tidak diiringi literasi dan pendampingan yang memadai. 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui wawancara 

mendalam dengan santri, observasi aktivitas keagamaan di lingkungan pesantren, serta penelusuran artefak 

digital yang relevan (misalnya konten yang diakses/dibagikan). Data dianalisis menggunakan analisis tematik 

untuk mengidentifikasi pola praktik, rujukan otoritas, dan mekanisme negosiasi yang berkembang. Temuan 

menunjukkan bahwa kesalehan digital hadir sebagai rutinitas religius terjadwal melalui konsumsi kajian singkat, 

praktik menyimpan (save) dan membagikan konten bertema adab–akhlak, serta kurasi konten yang dianggap 

“aman/adem”. Dalam ekologi otoritas yang plural, kiai/ustaz pesantren tetap menjadi rujukan final, sementara 

mailto:asep_shodiqin@yahoo.com
mailto:ali.khosim12@gmail.com
mailto:wahyu_iryana@yahoo.com
mailto:Asep_Shodiqin@yahoo.com


Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 99 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

otoritas digital berfungsi sebagai pemantik pengetahuan yang dinegosiasikan melalui seleksi akun, pembatasan 

interaksi, dan cross-check kepada otoritas pesantren. Dampaknya, moderasi beragama santri tampak lebih kuat 

sebagai praktik sosial yang bersifat kontekstual antara ruang pesantren dan ruang digital. Implikasi penelitian ini 

menekankan pentingnya penguatan literasi digital-keagamaan, mekanisme rujukan cepat, serta kurasi dan 

produksi konten pesantren untuk meneguhkan moderasi beragama di era media sosial. Keaslian penelitian ini 

terletak pada penjelasan mekanisme mikro “negosiasi otoritas” sebagai jembatan antara kesalehan digital dan 

moderasi beragama, sehingga menawarkan kontribusi konseptual dan empiris bagi kajian digital religion, 

otoritas Islam, dan moderasi beragama di lingkungan pesantren. 

Kata Kunci: kesalehan digital; moderasi beragama; otoritas keislaman; santri; pesantren; media sosial. 

 

1. Pendahuluan 

Perkembangan teknologi digital telah mengubah secara signifikan cara masyarakat beragama, khususnya 

dalam mengakses dan memaknai ajaran keislaman. Media sosial seperti YouTube, Instagram, dan TikTok kini 

tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga menjadi ruang baru dakwah, rujukan keagamaan, serta 

pembentukan identitas religius generasi muda Muslim. Di Indonesia, penetrasi internet yang telah melampaui 

78% populasi dengan dominasi pengguna usia muda (APJII, 2023) mempercepat pergeseran praktik 

keberagamaan dari ruang institusional formal menuju ruang digital yang terbuka, cepat, dan lintas otoritas. 

Transformasi ini membawa dampak luas terhadap pola interaksi sosial dan otoritas keagamaan, karena 

pengetahuan agama tidak lagi sepenuhnya diperoleh melalui figur dan lembaga tradisional, melainkan juga 

melalui konten digital yang dibentuk oleh logika algoritma dan popularitas. 

Dalam konteks pesantren, fenomena tersebut menghadirkan dinamika yang kompleks. Santri yang 

sebelumnya berinteraksi dengan ajaran Islam melalui pengajian kitab dan relasi langsung dengan kiai dan ustaz, 

kini berhadapan dengan beragam wacana keagamaan digital yang sering kali hadir dalam bentuk potongan 

ceramah tanpa konteks yang utuh. Kondisi ini mempertemukan otoritas keagamaan tradisional pesan 

tren dengan otoritas digital yang berpotensi memengaruhi cara santri memahami perbedaan dan 

mempraktikkan moderasi beragama. Di tengah meningkatnya polarisasi dan kontestasi identitas keagamaan di 

ruang digital, isu moderasi beragama menjadi semakin penting sebagai upaya menjaga harmoni sosial dan 

keberagaman (Kementerian Agama RI, 2019). Oleh karena itu, mengkaji kesalehan digital santri dan implikasinya 

terhadap moderasi beragama menjadi relevan baik secara akademik, untuk memahami transformasi Islam di era 

digital, maupun secara praktis sebagai dasar penguatan kebijakan pendidikan dan literasi digital-keagamaan di 

lingkungan pesantren. 

Penelitian-penelitian sebelumnya pada dasarnya bergerak dalam tiga rumpun yang saling berdekatan tetapi 

belum sepenuhnya bertemu. Rumpun pertama adalah kajian tentang kesalehan digital yang menempatkan media 

sosial sebagai ruang praktik keberagamaan baru, di mana ekspresi religius, identitas, dan etika bermedia terbentuk 

melalui interaksi dengan platform, bahkan dapat memunculkan ketegangan moral seperti persoalan riyā’ atau 

kecemasan religius ketika kesalehan tampil di ruang publik digital (Husein, 2018). Rumpun kedua berfokus pada 

otoritas Islam dan media baru yang menunjukkan bahwa internet memperluas ruang publik Muslim dan 

mempluralisasi sumber rujukan, sehingga otoritas keagamaan menjadi lebih berjejaring dan terbuka; dalam 

konteks Indonesia, fenomena ini tampak dalam pola pencarian pengetahuan agama/“fatwa” secara daring yang 

mengubah cara otoritas dikenali dan dibenarkan (Eickelman & Anderson, 2003; Hosen, 2008). Sementara itu, 

rumpun ketiga adalah studi moderasi beragama di pesantren yang umumnya menekankan jalur institusional, 

misalnya internalisasi nilai moderasi melalui kurikulum, tradisi, dan peran kiai/ustaz yang menegaskan pesantren 

sebagai ruang pembentuk sikap moderat. Meski ketiga rumpun ini telah memberikan landasan penting, celah yang 

masih menonjol adalah terbatasnya riset yang menjelaskan “mekanisme penghubung” antara kesalehan digital 

santri dan praktik moderasi beragama, padahal pada level keseharian santri justru terjadi proses negosiasi otoritas, 

melalui seleksi konten yang dianggap aman/adem, pembatasan keterlibatan dalam konten debat, dan cross-check 

kepada kiai/ustaz\yang menentukan apakah paparan digital memperkuat moderasi atau justru memicu polarisasi; 

karena itu, penelitian ini diperlukan untuk memperlihatkan bagaimana moderasi beragama diproduksi secara 

kontekstual melalui negosiasi otoritas dalam ekologi keberagamaan digital pesantren. 

Berdasarkan celah literatur yang belum banyak menjelaskan bagaimana kesalehan digital santri berhubungan 

dengan moderasi beragama melalui mekanisme negosiasi otoritas, penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 100 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

dan menganalisis proses tersebut dalam konteks pesantren di Kabupaten Bandung. Secara spesifik, penelitian ini 

bertujuan: pertama, mendeskripsikan praktik kesalehan digital santri sebagai rutinitas religius di sela kegiatan 

pesantren, termasuk kebiasaan mengakses kajian singkat, menyimpan (save) konten bertema adab–akhlak, serta 

membagikannya kepada teman sebaya; kedua, menjelaskan logika kurasi santri terhadap konten keagamaan 

digital serta strategi cross-check kepada ustaz/kiai ketika menemukan konten yang dirasa membingungkan atau 

tidak sejalan dengan pengajian; ketiga, memetakan ekologi otoritas keislaman yang menjadi rujukan santri 

(kiai/ustaz pesantren, ustaz media sosial, komunitas daring, dan logika platform/algoritma) beserta pola negosiasi 

yang muncul ketika sumber-sumber otoritas tersebut beririsan atau berkontradiksi; dan keempat, menjelaskan 

bagaimana praktik kesalehan digital, kurasi, dan negosiasi otoritas tersebut berdampak pada ragam moderasi 

beragama santri sebagai praktik sosial sehingga penelitian ini memberikan kontribusi baru dengan menunjukkan 

“jalur proses” yang menghubungkan keberagamaan digital santri dan praktik moderasi beragama dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Berdasarkan rumusan masalah dan temuan-temuan awal dalam literatur tentang kesalehan digital, pluralisasi 

otoritas Islam, dan moderasi beragama, penelitian ini membangun argumen bahwa kesalehan digital santri tidak 

bekerja secara langsung membentuk moderasi beragama, melainkan melalui mekanisme perantara berupa 

negosiasi otoritas keislaman di tingkat keseharian. Argumen sementara penelitian ini menyatakan bahwa semakin 

intens santri berinteraksi dengan konten keagamaan digital (misalnya melalui kajian singkat dan praktik 

save/share), semakin besar kemungkinan munculnya ekologi rujukan yang plural; namun dalam konteks 

pesantren, pluralisasi rujukan tersebut cenderung tidak berujung pada pelemahan otoritas tradisional karena 

ditopang oleh nilai adab dan struktur institusional pesantren yang mendorong santri melakukan kurasi konten 

“aman/adem” serta cross-check kepada kiai/ustaz ketika menghadapi konten yang konfrontatif atau 

membingungkan, sehingga proses negosiasi ini berfungsi sebagai “rem” yang mengarahkan paparan digital pada 

praktik moderasi beragama (misalnya kehati-hatian menyikapi perbedaan, menghindari labelisasi, dan menjaga 

harmoni relasi sosial); dengan kata lain, teknologi dan platform digital memfasilitasi akses wacana keagamaan 

yang cepat dan beragam, tetapi nilai-nilai pesantren dan strategi kurasi-verifikasi santri menentukan apakah 

keberagamaan digital tersebut memperkuat moderasi atau justru memicu polarisasi, sejalan dengan pemahaman 

bahwa praktik keberagamaan di ruang digital dibentuk oleh logika media (digital religion/mediatization) dan 

perubahan ruang publik Muslim yang mempluralisasi otoritas (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard, 2008; 

Eickelman & Anderson, 2003; Hosen, 2008). 

 

2. Metode Penelitian 

Unit analisis dalam penelitian ini adalah santri pesantren jalanan At-Taamur di Kabupaten Bandung sebagai 

aktor utama yang mengalami secara langsung perjumpaan antara praktik kesalehan digital, otoritas keislaman 

tradisional, dan wacana moderasi beragama. Fokus penelitian diarahkan pada pengalaman, praktik, serta proses 

negosiasi makna yang dilakukan santri dalam mengakses, menafsirkan, dan mempraktikkan ajaran keagamaan di 

ruang digital dan ruang pesantren. Selain individu santri, unit analisis juga mencakup artefak digital keagamaan, 

seperti konten media sosial, potongan ceramah, serta aktivitas berbagi konten yang menjadi bagian dari praktik 

keberagamaan sehari-hari. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan kualitatif dipilih 

karena penelitian ini bertujuan memahami makna, proses, dan dinamika sosial yang tidak dapat diukur secara 

kuantitatif, melainkan perlu ditelusuri melalui pengalaman subjektif dan interaksi sosial para aktor (Creswell, 

2014). Desain studi kasus digunakan untuk memperoleh pemahaman yang mendalam terhadap fenomena 

kesalehan digital dan moderasi beragama dalam konteks pesantren tertentu sebagai ruang sosial yang memiliki 

karakter, tradisi, dan struktur otoritas khas (Yin, 2018). Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali 

fenomena secara kontekstual dan holistik, terutama dalam melihat relasi antara praktik digital dan nilai-nilai 

pesantren. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.Data primer diperoleh dari 

wawancara mendalam dengan santri pesantren, yang dipilih secara purposif berdasarkan intensitas penggunaan 

media digital dan keterlibatan dalam aktivitas keagamaan. Informan terdiri dari santri tingkat menengah dan akhir 

yang aktif mengakses media sosial, dengan jumlah informan sebanyak 6 orang. Data sekunder meliputi dokumen 

pesantren (aturan penggunaan gawai, kegiatan keagamaan), literatur terkait moderasi beragama, serta artefak 

digital berupa konten keagamaan yang dikonsumsi atau dibagikan oleh santri selama proses penelitian. 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 101 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

Pengumpulan data dilakukan melalui beberapa teknik. Pertama, wawancara mendalam semi-terstruktur 

dengan santri untuk menggali pengalaman, persepsi, serta strategi mereka dalam mengelola konten keagamaan 

digital. Wawancara dilakukan menggunakan pedoman wawancara terbuka agar informan dapat menjelaskan 

pandangannya secara naratif (Kvale & Brinkmann, 2009). Kedua, observasi lapangan dilakukan untuk mengamati 

aktivitas keseharian santri, suasana interaksi sosial, serta praktik keberagamaan kolektif di lingkungan pesantren. 

Ketiga, observasi digital dilakukan terhadap jenis konten, tema ceramah, dan pola interaksi keagamaan yang 

muncul di media sosial santri sebagai bagian dari pendekatan etnografi digital ringan (Pink et al., 2016). Seluruh 

proses pengumpulan data dilakukan dengan memperhatikan prinsip etika penelitian dan anonimitas informan. 

Data dianalisis menggunakan analisis tematik, yaitu teknik analisis yang bertujuan mengidentifikasi pola, 

tema, dan makna yang muncul dari data kualitatif (Braun & Clarke, 2006). Proses analisis dilakukan melalui 

beberapa tahap: (1) transkripsi wawancara dan pencatatan hasil observasi, (2) pembacaan berulang untuk 

memahami keseluruhan data, (3) pemberian kode awal terhadap unit makna yang relevan, (4) pengelompokan 

kode menjadi kategori dan tema utama, serta (5) penafsiran tema dengan mengaitkannya pada kerangka teori 

kesalehan digital, otoritas keislaman, dan moderasi beragama. Untuk meningkatkan validitas temuan, peneliti 

melakukan triangulasi sumber dan teknik, dengan membandingkan data wawancara, observasi, dan artefak digital 

(Miles, Huberman, & Saldaña, 2014). 

3. Hasil dan Pembahasan 

Result 

Lanskap Kesalehan Digital Santri di Pesantren Kabupaten Bandung 

Hasil temuan wawancara dengan beberapa santri menunjukkan bahwa kesalehan digital hadir sebagai 

rutinitas religius yang terjadwal dalam sela-sela aktivitas pesantren. Seorang informan menyatakan bahwa ia 

“lebih sering mendengar kajian singkat lewat TikTok atau YouTube setelah ngaji malam, karena durasinya pendek 

dan langsung ke inti,” sementara informan lain menuturkan kebiasaannya “menyimpan (save) potongan ceramah 

bertema adab dan akhlak untuk diputar ulang saat merasa futur.” Pola ini menggambarkan bahwa konsumsi konten 

keagamaan tidak lagi hanya bergantung pada ruang pengajian formal, melainkan juga dibentuk oleh fitur platform, 

seperti rekomendasi video, daftar akun yang diikuti, dan kemudahan menyimpan/berbagi, yang membuat praktik 

beragama bergerak ke format yang lebih ringkas, repetitif, dan personal (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard, 

2008). 

“Kalau di pesantren itu kan kegiatan padat ya, jadi saya biasanya pegang HP itu pas waktu yang memang 

longgar, misalnya habis [ngaji malam/ashar/ba’da isya]. Saya bukan yang scrolling nggak jelas, tapi memang 

cari yang ‘ngingetin’. Yang sering saya buka itu [TikTok/YouTube/Instagram], karena di situ ada kajian-

kajian pendek. Kadang satu menit, dua menit, tapi kena di hati. Saya suka yang bahas adab ke orang 

tua/akhlak pergaulan/motivasi ibadah (Informan 1, Lq). 

Selain konsumsi, santri juga memperlihatkan logika kurasi konten yang mereka anggap “aman” dan sesuai 

adab pesantren. Beberapa informan menyebut bahwa mereka cenderung mengikuti akun yang “nggak provokatif, 

nggak gampang menyalahkan, dan penyampaiannya adem,” serta menghindari konten yang memicu perdebatan 

tajam di kolom komentar, terutama pada isu khilafiyah atau labelisasi kelompok. Dalam situasi menemukan 

konten yang “membingungkan” atau terasa bertentangan dengan pelajaran di pesantren, informan 

menggambarkan strategi cross-check kepada ustaz/kakak pembina atau memilih “balik lagi ke rujukan pengajian” 

agar tidak terjebak pada potongan yang keluar konteks. Temuan ini menegaskan bahwa kesalehan digital bekerja 

bukan hanya sebagai akses informasi agama, tetapi juga sebagai praktik pengelolaan diri dan penjagaan otoritas 

pesantren di ruang media yang memiliki logika viralitas dan polarisasi (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard, 

2008). 

”Kalau ketemu video bagus, saya biasanya [save] dulu, terus nanti saya ulang lagi pas lagi ngerasa malas 

atau futur. Saya juga follow beberapa ustaz yang menurut saya penyampaiannya enak, kayak [inisial/nama 

akun], soalnya beliau kalau ngomong tuh nggak nyalah-nyalahin, lebih ngajak. Kadang saya juga share ke 

teman kamar, biar sama-sama diingetin. Jadi buat saya, HP itu bukan cuma hiburan, tapi kayak ‘teman 

pengingat’ juga, asal dipilih kontennya.” (Informan 2, Ak). 

Setelah memetakan praktik kesalehan digital sebagai rutinitas harian santri temuan wawancara juga 

memperlihatkan adanya mekanisme kurasi yang ketat terhadap konten keagamaan di media sosial. Santri tidak 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 102 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

menerima informasi agama secara pasif, melainkan menilai konten berdasarkan ukuran “aman”, “adem”, dan 

“sesuai adab pesantren”, sekaligus menghindari materi yang berpotensi memicu perdebatan atau kebingungan. 

Pola kurasi ini tampak melalui indikator konten yang dipilih dan dihindari, strategi cross-check kepada otoritas 

pesantren, serta pembatasan interaksi di ruang komentar. Untuk memperjelas pola tersebut, Tabel 2 menyajikan 

ringkasan logika kurasi konten “aman” dan sesuai adab pesantren beserta strategi yang digunakan santri saat 

berhadapan dengan konten yang dianggap problematik. 

Tabel 2. Logika Kurasi Konten “Aman” dan Sesuai Adab Pesantren 

Aspek kurasi Indikator 

“aman/adem” 

menurut santri 

Indikator 

“diwaspadai/dianggap 

memicu debat” 

Strategi santri saat 

menemukan konten 

problematik 

Dampak pada 

praktik 

kesalehan 

digital 

Gaya 

penyampaian 

Tidak provokatif; 

tidak mudah 

menyalahkan; 

mengajak 

Menyerang pihak lain; 

menghakimi; memantik 

konflik komentar 

Skip/abaikan; cross-

check ke ustaz/kakak 

pembina; kembali ke 

rujukan pengajian 

Kesalehan digital 

menjadi praktik 

terkontrol (self-

regulation) 

Kesesuaian 

dengan adab 

pesantren 

Menenangkan; 

fokus akhlak; 

memotivasi ibadah 

Konten khilafiyah yang 

“keras”; labelisasi kelompok; 

perdebatan tajam 

Verifikasi ke otoritas 

pesantren; memilih 

konten yang lebih 

“menjaga adab” 

Otoritas 

pesantren tetap 

jadi rujukan 

penentu 

Interaksi di 

platform 

Minim konflik; 

komentar tidak 

gaduh 

Komentar panas/polarisasi; 

“perang dalil” 

Menghindari 

komentar; membatasi 

konsumsi; tidak 

membagikan konten 

tersebut 

Praktik berbagi 

(share) menjadi 

selektif 

 

Secara sederhana, temuan ini menunjukkan bahwa kesalehan digital santri tidak berlangsung secara bebas 

tanpa kontrol, melainkan dijalankan melalui proses seleksi yang sadar dan berhati-hati. Santri memanfaatkan 

media sosial sebagai sarana pengingat keagamaan, namun pada saat yang sama mereka menetapkan batasan 

terhadap jenis konten yang dikonsumsi dan dibagikan. Konten yang dianggap menenangkan, berfokus pada adab 

dan akhlak, serta tidak memicu konflik cenderung diterima dan disebarluaskan, sementara materi yang bernuansa 

provokatif atau berpotensi menimbulkan perdebatan justru dihindari. Ketika menghadapi konten yang dirasa 

membingungkan atau tidak sejalan dengan pengajaran pesantren, santri memilih untuk melakukan cross-check 

kepada ustaz atau kembali pada rujukan pengajian formal. Dengan demikian, praktik kesalehan digital dipahami 

bukan sekadar aktivitas mengakses informasi agama, tetapi sebagai upaya menjaga keseimbangan antara 

pemanfaatan teknologi digital dan kepatuhan terhadap nilai-nilai adab serta otoritas pesantren. 

Temuan tentang kebiasaan santri mengkurasi konten yang dianggap “aman/adem”, menghindari materi yang 

memicu labelisasi dan perdebatan, serta melakukan cross-check ke ustaz menunjukkan bahwa kesalehan digital 

bukan sekadar penggunaan gawai, melainkan praktik keberagamaan yang dimediasi oleh fitur dan kultur platform 

sehingga memperkaya kajian digital religion dan mediatization dengan bukti bahwa otoritas pesantren tetap 

menjadi rujukan final dalam ekologi otoritas yang makin plural dan digital, sementara praktik seleksi-verifikasi 

tersebut menjadi mekanisme konkret yang membantu menjaga orientasi moderasi beragama (misalnya 

mengutamakan adab, menolak provokasi, dan mengurangi konflik) pada level keseharian santri (Campbell & 

Tsuria, 2021; Hjarvard, 2008; Eickelman & Anderson, 2003; Kementerian Agama RI, 2019). 

Ekologi Otoritas Keislaman dan Pola Negosiasi Otoritas 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa santri berada dalam ekologi otoritas keislaman yang semakin plural, 

di mana rujukan keagamaan tidak hanya bersumber dari kiai dan ustaz pesantren, tetapi juga dari ustaz media 

sosial, komunitas dakwah digital, serta rekomendasi konten yang muncul melalui algoritma platform. Sejumlah 

informan mengungkapkan bahwa mereka tetap menempatkan kiai sebagai rujukan utama dalam persoalan 

keagamaan yang bersifat prinsipil, namun pada saat yang sama menjadikan konten digital sebagai pintu awal 

untuk memperoleh pemahaman atau penjelasan praktis. Seorang santri menuturkan bahwa “kalau soal hukum 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 103 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

yang berat tetap tanya ustaz, tapi kalau mau cari gambaran awal biasanya lihat dulu di YouTube atau TikTok,” 

sementara informan lain menyebut bahwa media sosial membantunya “lebih cepat tahu isu-isu keagamaan yang 

lagi dibahas orang. (Informan 3, Hs)” 

Temuan tersebut memperlihatkan bahwa otoritas keislaman tidak lagi dipahami secara tunggal dan hierarkis, 

melainkan hadir dalam bentuk jaringan yang saling beririsan. Dalam praktiknya, santri seringkali memadukan 

otoritas pesantren dengan otoritas digital melalui proses negosiasi yang kontekstual. Ketika menemukan 

perbedaan pandangan antara konten media sosial dan pengajaran di pesantren, sebagian santri memilih melakukan 

cross-check kepada ustaz, sebagian lain menunda penerimaan hingga memperoleh penjelasan yang dianggap lebih 

lengkap, dan ada pula yang membedakan penggunaan otoritas berdasarkan konteks, misalnya mengikuti 

pandangan ustaz media sosial untuk motivasi dan penguatan spiritual, tetapi tetap merujuk kiai pesantren untuk 

praktik ibadah dan penentuan hukum. Pola ini menunjukkan bahwa santri tidak sepenuhnya tunduk pada logika 

popularitas digital, tetapi juga tidak sepenuhnya menutup diri dari otoritas baru yang muncul di ruang media. 

Secara empiris, keberadaan berbagai sumber otoritas tersebut membentuk ruang negosiasi yang aktif dalam 

kehidupan keagamaan santri. Otoritas tidak diterima secara otomatis, melainkan dipertimbangkan berdasarkan 

beberapa faktor seperti kesesuaian dengan nilai pesantren, gaya penyampaian, kejelasan rujukan, serta dampak 

emosional yang ditimbulkan. Dengan demikian, relasi santri terhadap otoritas keislaman bersifat dinamis dan 

reflektif, di mana kepercayaan dibangun melalui proses pemilahan, pembandingan, dan penyesuaian makna antara 

tradisi pesantren dan arus keagamaan digital yang terus berkembang (Eickelman & Anderson, 2003; Hjarvard, 

2008). 

Tabel 3. Ekologi Otoritas Keislaman dan Pola Negosiasi Otoritas Santri (berdasarkan wawancara) 

Sumber otoritas Kanal/medium Peran utama 

bagi santri 

Dasar 

kepercayaan 

Kerawanan yang 

dirasakan 

Pola negosiasi 

yang muncul 

Kiai pesantren Pengajian, 

nasihat, 

kebijakan 

pesantren 

Rujukan final 

untuk isu 

prinsipil dan 

praktik ibadah 

Keilmuan, 

sanad, 

legitimasi 

institusional, 

otoritas moral 

Tidak selalu 

merespons isu viral 

secara cepat 

Menetapkan 

keputusan akhir; 

“kembali ke 

rujukan pesantren” 

Ustaz/pengajar 

pesantren 

Diniyah, 

halaqah, 

konsultasi 

Klarifikasi, 

pendalaman 

konteks, 

penjelasan 

fikih/adab 

Akses 

langsung, 

dialog dua 

arah, 

penjelasan 

lebih utuh 

Keterbatasan 

waktu/akses 

Cross-check dan 

verifikasi konten 

digital sebelum 

diyakini/diteruskan 

Ustaz media sosial Video pendek, 

live, potongan 

ceramah 

Pengingat, 

motivasi, 

pengetahuan 

awal, isu 

kekinian 

Ringkas, 

mudah 

dipahami, 

terasa relevan 

Potongan konteks, 

logika viralitas, 

potensi polarisasi 

Seleksi akun 

“adem”; dipakai 

sebagai pemantik 

lalu dikonfirmasi 

Komunitas santri 

(WA/Telegram) 

Grup diskusi 

dan berbagi 

konten 

Penguatan 

sosial: saling 

mengingatkan, 

berbagi 

rujukan 

Kedekatan 

relasi, respons 

cepat, 

kebutuhan 

harian 

Efek ikut-ikutan, 

echo chamber, salah 

tafsir 

Kontrol sosial: 

menahan konten 

debat; mendorong 

tanya ustaz 

Algoritma/platform FYP, suggested, 

trending 

Memperluas 

paparan 

tema/figur 

Kemudahan 

akses; 

paparan 

berulang 

Polarisasi; konten 

ekstrem/konfrontatif 

muncul berulang 

 

Secara ringkas, temuan ini menunjukkan bahwa santri hidup dalam lingkungan keagamaan yang memiliki 

banyak sumber rujukan, tidak lagi hanya bertumpu pada satu otoritas tunggal. Kiai dan ustaz pesantren tetap 

dipandang sebagai rujukan utama, terutama dalam persoalan ibadah dan keputusan keagamaan yang bersifat 

prinsipil, namun kehadiran media sosial memperluas akses santri terhadap berbagai figur dan wacana keislaman. 

Dalam praktiknya, santri memanfaatkan konten digital sebagai sumber awal pengetahuan dan pengingat religius, 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 104 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

tetapi tidak serta-merta menerimanya sebagai kebenaran akhir. Ketika muncul perbedaan pandangan, santri 

cenderung melakukan seleksi, verifikasi, dan penyesuaian dengan nilai pesantren. Dengan demikian, relasi santri 

terhadap otoritas keislaman berlangsung secara dinamis melalui proses pemilahan dan pertimbangan, bukan 

penerimaan yang bersifat otomatis. 

Makna utama dari temuan pada sub-bab ini adalah bahwa otoritas keislaman di kalangan santri bekerja 

sebagai ekologi (bukan hierarki tunggal), sehingga kiai/ustaz pesantren tetap menjadi penentu legitimasi akhir, 

sementara otoritas digital (ustaz medsos, komunitas online, dan bahkan algoritma platform) berperan sebagai 

pemantik pengetahuan, pengingat, serta pintu awal akses wacana; kondisi ini memperkuat argumen kajian digital 

religion bahwa praktik beragama tidak hanya “termediasi” tetapi ikut dibentuk oleh logika dan kultur platform, 

serta sejalan dengan teori mediatization bahwa media dapat bertindak sebagai agen perubahan yang 

mensubordinasikan sebagian pengalaman beragama ke dalam logika media (misalnya ringkas-viral-polarisatif), 

yang kemudian direspons santri melalui negosiasi aktif seperti seleksi akun, penahanan konten debat, dan cross-

check ke otoritas pesantren, sebuah pola yang menambah pengetahuan kita tentang bagaimana pluralisasi otoritas 

Islam di ruang publik baru berlangsung secara nyata di pesantren dan tidak selalu berujung pada “dominasi 

influencer”, melainkan pada pembentukan otoritas hibrid yang dinegosiasikan. 

Moderasi Beragama sebagai Dampak: Dari Kesalehan Digital ke Ragam Moderasi 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa praktik kesalehan digital dan proses negosiasi otoritas berimplikasi 

langsung pada cara santri memahami dan mempraktikkan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari. 

Sejumlah informan menuturkan bahwa konten keagamaan yang mereka konsumsi melalui media sosial membantu 

membentuk sikap lebih terbuka terhadap perbedaan, baik dalam konteks perbedaan pendapat keagamaan maupun 

relasi sosial antarindividu. Beberapa santri menyebut bahwa mereka menjadi lebih berhati-hati dalam menyikapi 

perbedaan pandangan karena terbiasa melihat beragam penjelasan dari berbagai sumber, sekaligus belajar untuk 

tidak mudah menyalahkan pihak lain. 

“Saya ngerasa setelah sering lihat kajian-kajian di [TikTok/YouTube/Instagram], terutama yang bahas adab 

sama akhlak, cara saya nanggepin perbedaan jadi lebih hati-hati. Soalnya di medsos itu saya lihat banyak 

banget pendapat, kadang beda-beda. Dulu mungkin saya gampang mikir ‘yang benar itu ini’, tapi sekarang 

saya lebih mikir, ‘oh ternyata ada penjelasan lain juga.’Yang paling ngaruh itu yang penyampaiannya halus, 

ngajak baik-baik, bukan yang suka nyerang. Jadi kalau ada teman atau orang lain beda pendapat, saya nggak 

langsung nyalahin. Saya lebih milih dengerin dulu, terus kalau saya ragu saya tanya lagi ke [ustaz/kakak 

pembina] di pesantren. Buat saya, moderat itu bukan berarti semua dibolehin, tapi cara kita ngomong dan 

sikap kita itu jangan sampai bikin orang lain tersinggung atau jadi ribut.” (Informan 2, Ak) 

 

Di sisi lain, temuan juga menunjukkan bahwa tidak semua paparan digital berdampak seragam. Dalam situasi 

tertentu, santri mengakui pernah menemukan konten yang bernada konfrontatif, mengandung labelisasi 

kelompok, atau menampilkan wacana keagamaan secara hitam–putih. Namun, berbeda dengan asumsi bahwa 

paparan tersebut otomatis mendorong sikap ekstrem, sebagian besar informan justru meresponsnya dengan sikap 

selektif, baik dengan menghindari konten tersebut, membatasi interaksi di kolom komentar, maupun 

mengembalikannya ke rujukan pesantren. Respons ini menunjukkan bahwa moderasi beragama tidak muncul 

secara instan dari konten digital itu sendiri, tetapi terbentuk melalui proses refleksi dan penyaringan yang 

dilakukan santri. 

Lebih jauh, temuan lapangan memperlihatkan bahwa moderasi beragama dipraktikkan secara kontekstual 

dan situasional. Dalam ruang pesantren, santri cenderung menampilkan sikap yang menekankan adab, kehati-

hatian, dan kepatuhan terhadap nilai kolektif, sementara di ruang digital mereka belajar mengelola ekspresi 

keagamaan agar tidak memicu konflik. Moderasi dengan demikian tidak hanya hadir sebagai konsep normatif, 

tetapi sebagai praktik keseharian yang terus dinegosiasikan seiring perjumpaan santri dengan beragam wacana 

keagamaan di ruang digital dan tradisi pesantren. 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 105 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

 
Visual data tersebut memperlihatkan suasana kebersamaan santri dalam satu kegiatan keagamaan yang 

berlangsung secara kolektif di lingkungan pesantren. Kehadiran santri dalam satu ruang yang sama, duduk 

berdampingan, serta menampilkan ekspresi akrab dan terbuka menunjukkan kuatnya ikatan sosial dan nilai 

kebersamaan yang menjadi karakter utama kehidupan pesantren. Gambar ini membantu menjelaskan bahwa 

praktik keberagamaan santri tidak hanya berlangsung secara individual melalui media digital, tetapi juga tetap 

berakar pada interaksi langsung, relasi sosial, dan pengalaman komunal. Dengan demikian, visual ini menegaskan 

bahwa kesalehan digital yang berkembang di kalangan santri tidak menggantikan praktik keagamaan kolektif, 

melainkan berjalan berdampingan dengan tradisi kebersamaan yang telah lama menjadi fondasi pendidikan 

pesantren. 

Berdasarkan data wawancara dan visual observasi, muncul tiga kecenderungan utama: moderasi beragama 

di kalangan santri lebih tampak sebagai praktik keseharian daripada sebagai konsep teoritis yang selalu disadari 

secara eksplisit; kesalehan digital mendorong sikap lebih hati-hati dalam menyikapi perbedaan karena paparan 

beragam pandangan membuat santri cenderung menunda penilaian, melakukan cross-check, dan tidak mudah 

terlibat dalam perdebatan konfrontatif; serta moderasi beragama berkembang secara kontekstual dan situasional, 

yakni di ruang pesantren terwujud melalui kepatuhan pada nilai kolektif dan otoritas kiai, sedangkan di ruang 

digital diwujudkan lewat pengendalian diri, pembatasan interaksi, dan seleksi konten, sehingga dapat disimpulkan 

sementara bahwa moderasi santri bersifat dinamis dan terus dibentuk melalui adaptasi antara tradisi pesantren dan 

dinamika media digital. 

Implikasinya, data ini menambah pengetahuan tentang bagaimana moderasi beragama dapat berkembang 

secara organik di tengah arus digitalisasi, selama terdapat mekanisme sosial dan otoritas moral yang berfungsi 

sebagai penyeimbang. Dalam konteks ini, pesantren tidak kehilangan perannya di era digital, tetapi justru menjadi 

ruang penting yang memungkinkan santri mengelola keberagamaan digital secara reflektif. Dengan demikian, 

moderasi beragama tidak lahir dari penolakan terhadap teknologi, melainkan dari kemampuan institusi dan 

individu untuk menegosiasikan nilai-nilai keagamaan secara adaptif di tengah perubahan sosial yang terus 

berlangsung. 

Discussion 

Penelitian ini menelaah bagaimana kesalehan digital santri di pesantren Kabupaten Bandung berkelindan 

dengan ekologi otoritas keislaman dan kemudian berimplikasi pada ragam moderasi beragama dalam praktik 

keseharian. Temuan utama menunjukkan, pertama, kesalehan digital santri tampil sebagai rutinitas religius yang 

“terjadwal” di sela aktivitas pesantren melalui konsumsi kajian singkat, penyimpanan (save) konten bertema 

adab–akhlak, serta berbagi konten kepada teman sebaya; praktik ini memperlihatkan bahwa pengalaman 

beragama santri tidak sekadar “dipindahkan” ke ruang online, tetapi juga dipengaruhi oleh kultur dan fitur 

platform seperti rekomendasi dan mekanisme berbagi (Campbell & Tsuria, 2021; Hjarvard, 2008). Kedua, temuan 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 106 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

memperlihatkan ekologi otoritas yang plural: kiai/ustaz pesantren tetap menjadi rujukan final, namun otoritas 

digital (ustaz media sosial, komunitas daring) dan bahkan algoritma platform hadir sebagai pemantik pengetahuan 

dan pengingat; kondisi ini melahirkan pola negosiasi berupa seleksi akun “adem”, penahanan konten yang memicu 

debat, dan cross-check ke otoritas pesantren ketika ditemukan perbedaan pandangan (Eickelman & Anderson, 

2003; Hosen, 2008). Ketiga, moderasi beragama tampak lebih menonjol sebagai praktik sosial (menjaga adab, 

keharmonisan relasi, menghindari konflik dan labelisasi) yang dijalankan secara kontekstual antara ruang 

pesantren dan ruang digital; temuan ini dapat dibaca selaras dengan kerangka moderasi beragama yang 

menekankan sikap tengah seperti toleransi dan anti-kekerasan, namun pada level santri ia terwujud melalui strategi 

literasi dan kurasi bermedia, bukan semata lewat wacana normatif (Kementerian Agama RI, 2019). 

Hasil penelitian ini terjadi seperti yang ditemukan karena ada pertautan tiga mekanisme yang saling 

menguatkan: pertama, mekanisme platform (format video pendek, rekomendasi algoritmik, dan kemudahan 

save/share) membuat akses pengetahuan agama menjadi cepat, ringkas, dan repetitif sehingga santri wajar 

memanfaatkan konten digital sebagai “pengingat” di sela jadwal pesantren yang padat sejalan dengan argumen 

digital religion bahwa praktik beragama bukan hanya dimediasi, tetapi ikut dibentuk oleh logika dan kultur media 

digital (Campbell & Tsuria, 2021) dan juga kerangka mediatization bahwa media bekerja sebagai agen perubahan 

yang mensubordinasikan sebagian pengalaman beragama ke dalam logika media (Hjarvard, 2008) ; kedua, 

mekanisme institusional-kultural pesantren (adab, kepatuhan pada otoritas kiai/ustaz, dan norma menjaga 

harmoni) mendorong santri mengembangkan “rem” berupa kurasi konten aman dan verifikasi, sehingga paparan 

digital tidak otomatis menggantikan otoritas tradisional, melainkan membentuk ekologi rujukan yang plural 

namun tetap berjangkar pada legitimasi pesantren, kondisi yang konsisten dengan kajian bahwa media baru 

membentuk ulang ruang publik Muslim dan memengaruhi relasi otoritas, komunitas, dan produksi makna 

keagamaan (Eickelman & Anderson, 2003) ; ketiga, mekanisme kebutuhan sosial (menghindari debat, mengelola 

perbedaan, dan menjaga relasi) membuat negosiasi otoritas berfungsi sebagai jembatan dari kesalehan digital 

menuju moderasi beragama, karena santri belajar memilah konten, menunda penghakiman, dan cross-check ketika 

menemukan wacana yang konfrontatif, sejalan dengan temuan tentang otoritas keagamaan di ruang online 

Indonesia yang mendorong praktik pencarian rujukan dan verifikasi (Hosen, 2008) dan selaras dengan kerangka 

moderasi beragama yang menekankan sikap tidak mudah menyalahkan, toleransi, dan penolakan kekerasan dalam 

merespons perbedaan (Kementerian Agama RI, 2019).  

Secara umum, temuan penelitian ini sejalan dengan studi-studi terdahulu yang menegaskan bahwa media 

sosial telah menjadi ruang penting bagi transformasi praktik keberagamaan generasi muda Muslim, baik melalui 

format dakwah digital yang ringkas dan mudah diakses, maupun melalui pembentukan gaya keberagamaan 

kontemporer seperti hijrah dan identitas religius baru (Muthohirin, 2021; Ihsan, 2020). Penelitian tentang otoritas 

Islam di ranah online juga menunjukkan bahwa internet mendorong perluasan sumber rujukan dan praktik 

pencarian fatwa/pengetahuan agama yang semakin “terbuka” (Hosen, 2008; Eickelman & Anderson, 2003), dan 

temuan Anda menguatkan hal itu dengan memperlihatkan bahwa santri memang berada dalam ekologi otoritas 

yang plural, di mana rujukan pesantren dan rujukan digital hadir bersamaan dan saling beririsan. Sementara itu, 

studi-studi moderasi beragama di pesantren umumnya menitikberatkan pada desain pendidikan, program, dan 

internalisasi nilai moderat melalui sistem pembelajaran serta kultur lembaga (misalnya studi kasus implementasi 

moderasi beragama di pesantren) (Oktaviana, 2025; Ulya, 2024). Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada 

cara ia menjembatani dua rumpun kajian yang sering berjalan parallel, digitalisasi keberagamaan dan moderasi 

beragama, dengan menunjukkan mekanisme mikro yang menghubungkan keduanya, yakni negotiation of Islamic 

authority melalui praktik kurasi konten “aman/adem”, penahanan konten yang memicu konflik, serta cross-check 

kepada ustaz/kiai sebagai “jangkar” legitimasi; dengan kata lain, moderasi beragama di kalangan santri tidak 

hanya muncul sebagai hasil kurikulum atau wacana normatif, tetapi sebagai praktik sosial yang diproduksi melalui 

negosiasi otoritas dalam keseharian bermedia. 

Makna sosial dari temuan penelitian ini menunjukkan bahwa moderasi beragama di kalangan santri bukan 

terutama lahir dari slogan atau hafalan konsep normatif, melainkan tumbuh sebagai habitus sosial yang dijaga 

melalui adab, kehati-hatian berpendapat, dan pengelolaan konflik, sementara kesalehan digital memberi santri 

ruang baru untuk berinteraksi dengan keragaman wacana keislaman yang cepat, ringkas, dan mudah 

disirkulasikan; secara ideologis, kondisi ini memperlihatkan bahwa pesantren tidak sedang “dikalahkan” oleh 

media sosial, melainkan sedang bernegosiasi untuk mempertahankan otoritas moralnya di tengah proses 

mediatization, ketika pengalaman beragama makin dipengaruhi logika media seperti rekomendasi algoritmik, 

format pendek, dan potensi polarisasi, sehingga strategi kurasi konten “aman/adem” dan cross-check kepada 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 107 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

kiai/ustaz berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang agar ekspresi keberagamaan digital tidak jatuh ke arah 

ekstremisme atau konflik identitas (Hjarvard, 2008). Secara historis, temuan ini memperluas pemahaman tentang 

bagaimana media baru membentuk ulang “ruang publik Muslim” dengan memproduksi ekologi otoritas yang 

plural namun pada kasus santri, pluralisasi itu tidak otomatis meruntuhkan otoritas tradisional karena masih 

ditopang oleh institusi pesantren sebagai jangkar legitimasi (Eickelman & Anderson, 2003). Kontribusi yang lebih 

luas dari hasil ini adalah menunjukkan bahwa indikator moderasi beragama (misalnya menahan diri dari sikap 

ekstrem, menjaga toleransi, dan mengutamakan keadilan-keseimbangan) dapat dipahami secara lebih operasional 

sebagai praktik literasi dan etika bermedia, bukan hanya sebagai kebijakan atau kurikulum, sehingga memberi 

dasar konseptual bagi penguatan moderasi di era digital melalui pendekatan yang menggabungkan pendidikan 

pesantren dan pengelolaan ekosistem media yang dikonsumsi santri (Kementerian Agama RI, 2019; Campbell & 

Tsuria, 2021).  

Secara fungsional, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa kesalehan digital dapat menjadi sumber 

penguatan religiusitas santri karena konten bertema adab–akhlak berperan sebagai “pengingat” yang mudah 

diakses di sela aktivitas pesantren, sekaligus memperluas wawasan santri tentang keberagaman pandangan 

sehingga mereka lebih berhati-hati dalam menyikapi perbedaan dan tidak mudah menghakimi; pada level sosial, 

mekanisme kurasi konten “aman/adem” dan kebiasaan cross-check kepada ustaz/kiai berfungsi sebagai penjaga 

harmoni yang membantu menekan potensi konflik dan polarisasi di ruang digital. Namun, disfungsi juga tampak 

karena paparan yang berulang terhadap konten keagamaan berformat pendek berisiko melahirkan pemahaman 

yang parsial/terpotong konteks, memindahkan otoritas dari kedalaman ilmu ke daya tarik retorika dan viralitas, 

serta membuka peluang terbentuknya echo chamber (lingkar informasi sejenis) yang menguatkan bias; dalam 

situasi tertentu, konten provokatif dan praktik “perang komentar” dapat mendorong ketegangan identitas, 

melemahkan adab dialog, dan menggeser moderasi dari sikap reflektif menjadi respons emosional, sehingga tanpa 

pendampingan, ruang digital berpotensi menjadi sumber kebingungan rujukan dan fragmentasi otoritas. 

Berdasarkan temuan tersebut, tindakan kebijakan yang relevan bukanlah pelarangan total, melainkan 

penguatan tata kelola dan literasi agar kesalehan digital bergerak searah dengan nilai pesantren dan moderasi 

beragama. Pertama, pesantren dapat membangun kurikulum literasi digital-keagamaan yang praktis (misalnya 

cara memeriksa konteks potongan ceramah, membedakan pendapat khilafiyah, memahami rujukan kitab/ulama, 

dan etika berdiskusi di kolom komentar), sehingga santri memiliki alat untuk menilai konten secara kritis. Kedua, 

perlu disiapkan mekanisme rujukan cepat di internal pesantren—misalnya sesi “tanya ustaz” mingguan atau 

kanal konsultasi—agar kebiasaan cross-check yang sudah ada menjadi sistematis dan tidak bergantung pada akses 

informal. Ketiga, pesantren dapat melakukan kurasi dan produksi konten resmi (akun pesantren/ustaz, 

ringkasan ngaji, FAQ khilafiyah, konten adab bermedia) sehingga santri memiliki sumber digital yang kredibel 

dan kontekstual, sekaligus mengurangi ketergantungan pada konten luar yang tidak selalu selaras dengan tradisi 

pesantren. Keempat, dibutuhkan kode etik bermedia yang realistis (aturan waktu, ruang, dan adab interaksi) 

disertai pendampingan, bukan hanya kontrol, agar disiplin digital dipahami sebagai bagian dari pendidikan akhlak. 

Kelima, pada level kolaborasi, pesantren dapat bermitra dengan KUA/Kemenag, komunitas literasi digital, atau 

kampus setempat untuk pelatihan fasilitator dan penyusunan modul “moderasi beragama di ruang digital”, 

sehingga penguatan moderasi tidak berhenti pada wacana, tetapi teroperasionalisasi dalam kebiasaan santri saat 

memilih, menafsirkan, dan menyebarkan konten keagamaan. 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa kesalehan digital di kalangan santri pesantren di Kabupaten Bandung 

hadir sebagai rutinitas religius yang terintegrasi dalam keseharian, terutama melalui konsumsi kajian singkat, 

praktik menyimpan dan membagikan konten bertema adab–akhlak, serta kurasi konten yang dinilai “aman” dan 

sesuai nilai pesantren. Temuan juga memperlihatkan bahwa santri hidup dalam ekologi otoritas keislaman yang 

plural: otoritas kiai/ustaz pesantren tetap menjadi rujukan final, sementara otoritas digital berfungsi sebagai 

pemantik pengetahuan dan pengingat yang kemudian dinegosiasikan melalui strategi seleksi akun, pembatasan 

interaksi, serta cross-check kepada otoritas pesantren. Dampaknya, moderasi beragama tampak lebih kuat sebagai 

praktik social yang dijalankan secara kontekstual antara ruang pesantren dan ruang digital. 

Kontribusi Ilmiah Penelitian. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada penguatan pemahaman bahwa 

hubungan antara kesalehan digital dan moderasi beragama tidak bersifat otomatis, melainkan berlangsung melalui 

mekanisme mikro berupa negosiasi otoritas keislaman di tingkat keseharian santri. Dengan menempatkan 

pesantren sebagai ruang yang tidak sekadar “terdampak” digitalisasi tetapi juga aktif membangun “rem” sosial 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 108 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

dan epistemik (kurasi, verifikasi, dan adab bermedia), penelitian ini menawarkan perspektif konseptual tentang 

bagaimana moderasi beragama diproduksi sebagai praktik lived religion di era media sosial. Selain itu, penelitian 

ini memperkaya data empiris tentang dinamika santri sebagai aktor yang menghubungkan tradisi pesantren dan 

ekosistem media digital melalui pilihan, pertimbangan, dan strategi pengelolaan konten keagamaan. 

Pengakuan atas Keterbatasan Penelitian. Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, terutama pada 

cakupan kasus dan kedalaman pelacakan jejak digital. Temuan belum dapat digeneralisasi untuk seluruh tipe 

pesantren karena konteks kelembagaan, aturan penggunaan gawai, serta karakter komunitas santri dapat berbeda 

antar-pesantren. Selain itu, penelitian ini belum mengobservasi secara longitudinal perubahan praktik dan 

preferensi santri dalam jangka panjang, sehingga dinamika negosiasi otoritas dari waktu ke waktu belum 

tergambar secara utuh. Penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas situs penelitian pada beberapa 

pesantren dengan karakter berbeda, mengombinasikan etnografi digital yang lebih mendalam dengan analisis 

jaringan/ekologi akun yang diikuti santri, serta menambahkan perspektif pengasuh/ustaz dan kebijakan pesantren 

agar pemetaan hubungan kesalehan digital, otoritas, dan moderasi beragama menjadi lebih komprehensif... 

 

5. Referensi 

Ampbell, H. A., & Tsuria, R. (2021). Digital religion: Understanding religious practice in digital media. 
Routledge. 

APJII. (2023). Laporan survei penetrasi internet Indonesia 2023. Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet 
Indonesia. 

Azra, A. (2017). Islam Indonesia: Kontinuitas dan perubahan. Prenada Media. 
Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 

Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 
Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media worlds. 

Routledge. 
Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches (4th 

ed.). Sage. 
Eicklman, D. F., & Anderson, J. W. (2003). New media in the Muslim world: The emerging public sphere 

(2nd ed.). Indiana University Press. 
Fealy, G., & White, S. (2008). Expressing Islam: Religious life and politics in Indonesia. ISEAS.  
Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton University 

Press. 
Hjarvard, S. (2008). The mediatization of religion: A theory of the media as agents of religious change. 

Northern Lights, 6(1), 9–26. https://doi.org/10.1386/nl.6.1.9_1 
Hosen, N. (2008). Online fatwa in Indonesia: From fatwa shopping to Googling a kiai. In G. Fealy & S. 

White (Eds.), Expressing Islam: Religious life and politics in Indonesia (pp. 159–173). ISEAS. 
Husein, F. (2018). Piety, paradox, and media: Negotiating Islamic ethics on social media. Contemporary 

Islam, 12(3), 255–273. https://doi.org/10.1007/s11562-017-0408-9 
Ihsan, M. (2020). Media sosial dan pembentukan identitas keagamaan generasi muda Muslim. Jurnal 

Komunikasi Islam, 10(1), 23–41. 
Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 
Khotdriyah, S. (2024). Dakwah pesantren di era digital: Tantangan dan peluang. Jurnal Pendidikan 

Islam, 13(2), 145–160. 
Kvale, S., & Brinkmann, S. (2009). InterViews: Learning the craft of qualitative research interviewing. 

Sage. 
Luthvia, R., & Nugroho, H. (2024). Pesantren and religious moderation: Cultural accommodation and 

social harmony. Journal of Islamic Studies and Society, 5(1), 66–82. 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook 

(3rd ed.). Sage. 
Muthohirin, N. (2021). Hijrah movement and digital piety among Indonesian youth. Afkaruna: 

Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 17(2), 179–201. 
Muthohirin, N. (2025). Digital Islam and youth religiosity in Indonesia. Indonesian Journal of Islam and 



Journal of Society and Development 5, 2 (2025): 98-109 109 of  109 

Asep Shodiqin, Ali Khosim, Wahyu Iryana. / Digital Piety and Religious Moderation: Negotiating Islamic Authority among Santri in a 

Pesantren in Bandung Regency 

Muslim Societies, 15(1), 1–22. 
Pink, S., Horst, H., Postill, J., Hjorth, L., Lewis, T., & Tacchi, J. (2016). Digital ethnography: Principles 

and practice. Sage. 
Putri, D. A. (2023). Media sosial dan otoritas keagamaan di kalangan santri. Jurnal Sosiologi Agama, 

17(1), 45–62. 
Rahman, F. (2022). Negotiating religious authority in Indonesian pesantren. Studia Islamika, 29(2), 

295–322. 
Saldaña, J. (2016). The coding manual for qualitative researchers (3rd ed.). Sage. 
Salma, N. (2024). Transformasi dakwah pesantren melalui media sosial. Jurnal Dakwah dan 

Komunikasi, 8(1), 87–104. 
Suryana, A. (2023). Internalizing religious moderation in pesantren education. Journal of Islamic 

Education Studies, 6(2), 121–138. 
Ulya, I. (2024). Moderasi beragama dalam kurikulum pesantren. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 21(1), 

55–70. 
Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage. 
Zaid, A. (2020). Authority, algorithm, and Islamic preaching on YouTube. Journal of Religion, Media 

and Digital Culture, 9(3), 317–336. 
Zulkifli. (2013). The ulama in Indonesia: Between religious authority and political power. Journal of 

Indonesian Islam, 7(1), 1–26. 
 


